UNIVERSITA’ CATTOLICA DEL SACRO CUORE

MILANO

L’ ATTIVITA’ INTELLETTIVA UMANA

SECONDO GIOVANNI DELLA ROCHELLE

TESI DI LAUREA
DI FERRARI PIETRO
FACOLTA’ DI MAGISTERO

MATR. 77217

Relatore: ch.mo prof. p. Efrem Bettoni o.f.m

Anno accademico 1970/71



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Discussa I’ 8 novembre 1971
ore 16 in Sala Marmi

Commissione:

A.Agazzi, Pedagogia, Presidente

p. E. Bettoni, Storia della filosofia medievale, relatore
S.Vanni Rovighi, Storia della filosofia, controrelatore

E.N. Girardi, Storia della letteratura italiana

L.Pazzaglia, Storia della pedagogia

A.Chiari, Storia della letteratura italiana

I. Scaramucci, Storia della letteratura italiana moderna e

contemporanea



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

INDICE

Abbreviazioni 7
Premessa 9
Cap. 1 - La vita e le opere di Giovanni della Rochelle 11
Cap. 2 - Le opere psicologiche 25
Cap. 3 - La conoscenza intellettuale del mondo sensibile e la funzione di

astrazione 37
Cap. 4 - Divisioni e funzioni dell’intelletto 49

Cap. 5 - La conoscenza intellettuale delle forme pure e la teoria

dell’illuminazione 65
Cap. 6 - Intelletto e volonta 83
Cap. 7 - Aristotelismo e agostinismo in Giovanni della Rochelle: valore storico

e filosofico della sua opera 93
Bibliografia 99



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Abbreviazioni

A.F.H. - Archivum Franciscanum Historicum

A.H.D.L.M.A. - Archive d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age

Anal. Franc. - Analecta Franciscana

Franz. Stud. - Franziskanische Studien

Jahrb. fiir Phil. und spek. Theol. - Jahrbuch fir Philosophie und

spekulative Theologie
P. G. - P.G. Migne, Patrologiae cursus completus, series graeca
P. L. - P.G. Migne, Patrologiae cursus completus, series latina

Phil. Jahrb. - Philosophisches Jahrbuch

Rech. Théol. Anc. Méd. - Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale

Riv. fil. Neoscol. - Rivista di Filosofia Neoscolastica




Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Premessa

Lo scopo di questo lavoro € di esporre, il piu fedelmente possibile, alcuni
aspetti del pensiero di Giovanni della Rochelle, francescano, maestro in teologia a
Parigi nella prima meta del sec. XIII. Oggetto di questo studio sara l’attivita
intellettiva umana, con particolare riguardo alla dottrina gnoseologica e alla
dottrina psicologica della composizione dell’intelletto.

Si tratta di un filosofo, il nostro, non ancora studiato a fondo; molti aspetti
della sua dottrina sono ancora del tutto sconosciuti e gli studi a lui
espressamente dedicati sono pochi, e limitati ai problemi storici e filologici che
presentano le sue opere, piu che a quelli filosofici. Egli in realta meriterebbe piu
considerazione; dotato di mentalita filosofica e di capacita critiche, svolse un
ruolo di notevole importanza nella scuola francescana, come vedremo. Formulo
per primo alcune teorie che sarebbero diventate tipiche di quella scuola e la
direttiva caratteristica del suo lavoro, al pari del suo maestro Alessandro di Hales,
fu quella di tentare una sintesi tra teologia cristiana e filosofia greco-araba,
anticipando cosi in questo lavoro alcuni punti, anche importanti, dei grandi
maestri medioevali. Io spero, con queste poche pagine, di rendergli almeno parte

del merito che gli spetta.

La tesi, dal punto di vista del contenuto, inizia con due capitoli dedicati alla
vita e alle opere di Giovanni della Rochelle; negli altri cinque capitoli vengono

esposte le teorie gnoseologiche e psicologiche del nostro Scolastico. L’esame dei



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

testi € condotto sulle sue due opere psicologiche: la “Summa de Anima” e il
“Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae”.

La parte fondamentale del lavoro consiste nell’illustrazione e
nell’interpretazione delle dottrina delle due fonti della conoscenza e
dellilluminazione intellettuale.

Il criterio metodologico che dirige il lavoro € duplice.

Da una parte € mia costante preoccupazione di esporre e interpretare il
pensiero rupelliano in piu fedelmente possibile; per questo l'esposizione dei vari
passi € quasi sempre una semplice traduzione del testo, a cui seguono note
esplicative quando € necessario; solo in alcuni casi, dove si € reso indispensabile,
a causa soprattutto delle distorsioni del testo dovuto a errate lezioni, non mi
attengo letteralmente all’esposizione rupelliana e fornisco un riassunto o
un’interpretazione del passo relativo.

Dall’altra parte l'esposizione del pensiero di Giovanni della Rochelle ¢ basata
sul continuo confronto tra il testo della Summa e il testo del Tractatus, opere che
mantengono fra loro, come vedremo, un rapporto del tutto particolare. Questo
continuo confronto permette nel medesimo tempo di cogliere sia 1’evoluzione nel
pensiero del nostro Autore e le motivazioni storico-dottrinali che stanno alla base
delle divergenze delle due opere, sia di inquadrare meglio dal punto di vista
storico il pensiero e la figura del Francescano. Criterio fecondo, che permette di
giungere a risultati piu sicuri di quelli ottenuti attraverso l'esame di una sola
opera.

In questo ultimo punto sta anche quel poco di novita che ha il mio lavoro: le
dottrine filosofiche e teologiche esposte nel Tractatus, edito dal Michaud-Quantin
nel 1964, non sono ancora state oggetto, per quanto mi risulti, di uno studio

accurato e completo.
10



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Cap. 1 - La vita e le opere di Giovanni della Rochelle

Poche e frammentarie sono le notizie sulla vita di Giovanni della Rochelle,
francescano, maestro di teologia all’Universita di Parigi nella prima meta del sec.
XIII; alcune date e alcune testimonianze sicure ci permettono tuttavia di avanzare
verosimili congetture riguardanti i momenti ancora sconosciuti della sua carriera
e della sua vita.

Lo incontriamo per la prima volta come maestro di teologia quando prese
parte, nel 1238, alla disputa sulla pluralita dei benefici!; sappiamo certamente
che, insieme con il vescovo di Parigi Guglielmo d’Alvernia, prese posizione contro
la pluralita, e forse scrisse anche una questio disputata (de pluribus praebendis)?.

Nulla si sa della vita di Giovanni prima di tale data, né si conosce quando e
dove entro nell’Ordine Francescano, né quando prese i gradi di maestro ed
incomincio ad insegnare. Sappiamo che fu discepolo di Alessandro di Hales, il
quale entro nell’Ordine dei Minori nel 1236, quando gia era maestro reggente
secolare. Giovanni prese certamente i gradi alla scuola di Alessandro; con lui
studio per qualche tempo, almeno da quando I'Halense assunse la cattedra dei
Minori. Non si sa chi fu maestro di Giovanni prima del 1236: forse Alessandro
stesso ancora secolare, forse altri, ad esempio Guglielmo d’Auxerre, o Filippo il

Cancelliere3. E’ senz’altro da respingere la tradizione, accettata anche dal

" DENIFLE, CHATELAIN, Chartularium Universitatis Parisiensis, |, Paris, 1889, p. 158, n. 108

2 ALEXANDRI DE HALES Summa Theologica, ed Quaracchi, t. IV, I. 3, Prolegomena, 1948, p. CCXXlllab

3 ALEXANDRI DE HALES Summa Theologica, prolegom., cit., p. CCXla
11



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Domenichellil, che fissa la data dellingresso nell’Ordine dei Minori da parte di
Alessandro nel 12282, a fa dipendere da questa data altre date relative ad
avvenimenti salienti della vita di Giovanni, partendo dal presupposto che il nostro
scolastico abbia compiuto gli otto anni di studio, stabiliti dai regolamenti del
card. Roberto di Courcon, sotto la guida di Alessandro di Hales gia francescano;
sicché Giovanni doveva diventare maestro verso il 1237 e, poiché ancora i
regolamenti stabilivano che l'etda minima per insegnare dovesse essere di
trentacinque anni, Giovanni della Rochelle doveva essere nato verso il 1200.

I1 suo nome, com’®¢ uso dei Minori, indica la sua origine: la citta di La
Rochelle, oggi capoluogo della Charente-Maritime. La data della sua entrata
nell’Ordine Francescano € fissata dal Glorieux verso il 123023; alcuni studiosi
pensano che cio sia avvenuto alla Rochelle, dove i Francescani si erano stabiliti
nel 1225, altri a Parigi. La notizia fornitaci dal Michaud-Quantin, editore del
“Tractatus de Anima”, che cioé Giovanni apparteneva alla provincia francescana
di Aquitania?, ci conferma la sua origine e il fatto che la sua professione avvenne
prima del suo soggiorno a Parigi, forse alla Rochelle stessa. Secondo il Michaud &
comunque da escludere l'ipotesi che Giovanni sia entrato nell’ordine quando era
gia maestro; non abbiamo nessuna testimonianza di un simile avvenimento e la
conversione di un maestro di teologia a Parigi era una fatto troppo importante per

passare sotto silenzio®.

' T. DOMENICHELLI, La Summa de Anima di frate Giovanni della Rochelle, Prato, Giachetti, 1882, p. 73

2 Registrum Fratrum Minorum Londoniae, in Monumenta Franciscana, Ill, ed. BREWER, Londra, 1858, p.
542

3 GLORIEUX, Repertoire des maitres en théologie de Paris au Xlll siécle, Paris, 1934, I, n. 302, p. 25

4 JEAN DE LA ROCHELLE, Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae, ed. P. MICHAUD-
QUANTIN, Paris, 1964, introd. dello stesso editore, p. 4, n. 4

5 cfr. MICHAUD-QUANTIN, introd. cit., p. 7
12



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Di una serie di avvenimenti esistono fonti e testimonianze concordi. Nel 1229
Giovanni prese parte alla deposizione del Ministro Generale dell’Ordine, frate
Elia!. Tra il 1238 e il 1241 successe ad Alessandro di Hales nella cattedra di
teologia che i Minori avevano all’'Universita di Parigi e vi resto fino alla morte?. Tra
il 1240 e il 1242 fu uno dei quattro maestri consultati per ’'esposizione dei punti
di difficile interpretazione della Regola di S. Francesco; esposizione che fece testo
e fu detta appunto dei Quattro Maestri. Nel 1244 Giovanni partecipo ai
preparativi del Concilio di Lione, apertosi il 24 giugno dell’anno seguente;
testimonianza di questa partecipazione € un sermone pronunciato a Lione alla
presenza della Curia?®.

Giovanni mori 1’8 febbraio 1245; gli successe alla cattedra Oddone Rigaldi,
suo baccelliere, futuro arcivescovo di Rouen, nel 1248%. Contro la tradizione degli
storici dell’Ordine, secondo cui Giovanni lascio la cattedra nel 1253 a San
Bonaventura e mori nel 1271%, il Domenichelli porta tre prove®: dopo frate
Giovanni e prima di San Bonaventura altri maestri francescani ressero la
cattedra di teologia (a Giovanni successe il Rigaldi e Bonaventura successe a
Giovanni da Parma); il nostro Scolastico, uso a richiamare nei suoi sermoni molti
avvenimenti storici e liturgici che si verificavano in quegli anni, non ha mai fatto
menzione nei medesimi sermoni a fatti molto importanti accaduti tra il 1245 e il

1271, quali la canonizzazione di Santa Chiara (1255), l'istituzione della festa del

' Chronica fratris Jordani, ed. BOEHMER, Paris, 1908, p. 54
2 cfr. GLORIEUX, op. cit., I, pag. 25
3 Conservato nel ms. A 11 sup., . 33 1, della Biblioteca Ambrosiana di Milano

4 cfr, BERNARD DE BESSE, Liber de Laudibus Beati Francisci, in Anal. franc., lll, 1897, p. 686; cfr. anche
Chronica Fratris Salimbene Parmensis, O. M., Parma, 1857, p. 93

5 v. Annales Minorum, WADDING, t. lll, ad an. 1253, n. XXVI; t. IV, ad an. 1271, n. XIV; F. HUEBER,
Monologium magnum S. P. Francisci, Miinich, 1698, p. 499

6 T. DOMENICHELLLI, op. cit., pp. 78-81
13



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Corpus Domini (1260), o la battaglia di Mansourah (1250), in cui San Luigi fu
fatto prigioniero con tutto l’esercito francese; infine una prova diretta: la lettera
che Roberto Grossatesta, vescovo di Lincoln, al ritorno in Inghilterra dal Concilio
di Lione, scrisse nel settembre del 1245 al Ministro Provinciale dei Francescani
inglesi per informarlo dello stato di disorganizzazione nellinsegnamento della
teologia a Parigi dopo la morte di Alessandro di Hales e di Giovanni de la Rochelle
(mortuis Fratribus Alexandro de Hales et Joanne de Rupellis). !

Giovanni della Rochelle fu molto considerato presso i suoi contemporanei e
anche presso i maestri successori e i suoi confratelli. Lo dimostra l'esistenza di
un gran numero di manoscritti contenenti le sue opere. Era noto soprattutto per
le sue qualita di docente e di predicatore; fu inoltre tenuto in gran conto anche
come allievo di Alessandro di Hales e maestro di san Bonaventura.

Se breve fu la vita di Giovanni (1200 ca. - 1245), intensa fu la sua attivita di
scrittore. Una visione di insieme delle sue opere si trova in alcuni importanti
studi di P. Glorieux, del p. Doucet, nei “prolegomena” alla Summa Halesiana, in
un articolo del p. Minges?. Si possono dividere le opere del nostro Francescano in
quattro gruppi: a) opere psicologiche, la cui produzione ¢ forse legata ad un
insegnamento “de anima”; b) opere teologiche; opere di commento scritturale,
produzione normale di un maestro “in sacra Pagina”; d) opere varie.

Prima di elencare le opere € necessario dire che ben poche notizie abbiamo
circa la loro datazione e che talvolta la loro autenticita ¢ stata messa in dubbio da

alcuni studiosi; si pud dire che ognuna di queste opere ha un suo problema

' Monumenta franciscana, cit., p. 627; cfr. anche DENIFLE, CHATELAIN, Chart. Univ. Par., cit., I, p. 186, n.
150

2 P. GLORIEUX, Répertaire..., cit., Il, p. 25 e sgg,; P. V. DOUCET, Maitres franciscains de Paris, in A.F.H.,
XXVII, 1934, pp. 539-41; ALEXANDRI DE HALES, Summa Theol., Prolegomena, cit., pp. CCXI e sgg.; P.
MINGES, De scriptis quibusdam fr. Joannis de Rupella, in A.F.H., VI, 1913, pp. 597-622

14



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

particolare, sia per quanto riguarda la data della compilazione, sia per quanto
riguarda l'autenticita.
a) Opere psicologiche!

e Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae (o Tractatus de

anima); ed. Michaud-Quantin, 1964

e Summa de Anima; ed. Domenichelli, 1882

b) Opere teologiche

« Summa de articulis fidei. Si tratta di una Summa teologica (sotto questo

titolo la elenca il Domenichelli)? “ad instructionem simplicium”; & composta di
piu parti: de articulis fidei, de divinis nominibus, de praeceptis et consiliis, de
peccatis et eorum remediis.?

« Summa de vitiis et peccatis. Precede forse cronologicamente il Tractatus de

Anima; di questa Summa il Glorieux annunciava un’edizione in preparazione
presso i Padri di Quaracchi.*

« Summa de virtutibus. Secondo il Glorieux si tratta della terza parte del

Tractatus de Anima (de anima secundum perfectionem); non di questo avviso
sono i Padri di Quaracchi, secondo cui l'opera non € ancora stata ritrovata.

« Summa de donis. Nessun accenno di quest’opera da parte del Glorieux. Gli

Editori della Summa Halesiana ne sottoscrivono senza dubbio l'autenticita,

1 Di queste due opere mi occupero diffusamente nel prossimo capitolo

2T. DOMENICHELLI, La Summa de Anima..., cit., p. 82

3 Per i problemi inerenti a quest’opera cfr. i Prolegomena della Summa Halesiana, cit., pp CCXIIb-CCIVb

4 GLORIEUX, op. cit., p. 26. Su questa Summa cfr. anche I'articolo di dom O. LOTTIN, Alex. de Hales et la
Summa de vitiis de Jean de La Rochelle, in Rech. de Théol. Anc. et Méd., |, 1929, pp. 240-3

15




Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

seguendo il Pelster.! Dubita invece I’'Henquinet.? Quest’opera € senz’altro
posteriore alla Summa de Virtutibus: dall’incipit infatti si apprende che
Giovanni aveva gia scritto un’opera de virtutibus.

« Summa de Sacramentis. Sappiamo per certo che Giovanni scrisse “de

Sacramentis”, ma non siamo certi che lopera arrivata a noi attraverso la
tradizione manoscritta sia quella autentica.® Dei problemi relativi a quest’opera
si € occupato I’'Henquinet nell’articolo appena citato.

e Questiones disputatae. Si tratta di un corpus di sessantacinque

quaestiones, raccolte talvolta a gruppi sotto un titolo comune, tramandateci
separate dalla tradizione manoscritta. Se ne puo vedere una sostanziale
presentazione nei Prolegomena della Summa Halesiana.* Molti studiosi, ed
anche i Padri di Quaracchi, dubitano fortemente dell’autenticita di non poche di
queste quaestiones.®

« Commentario sulle sentenze. Quest’opera non € ancora stata ritrovata, e

forse per questo non ne fanno cenno il Glorieux (e di questo silenzio si
meraviglia il p. Doucet). Sappiamo comunque che Giovanni scrisse un
commentario sulle sentenze. L'opera infatti esisteva sicuramente nel convento

francescano di Monteprandone, nelle Marche, ed era citata nel catalogo di San

' F. PELSTER, Forschungen zur Quéstionenliteratur in der Zeit des Alexander von Hales, in Scholastik, VI,
1931, pp. 321-353

2 F.M. HENQUINET, La Summa de Sacramentis de Jean de La Rochelle, in A.F.H., XXXI, 1938, p. 203 nota

9

3 cfr. ALEX. DE HALES, Summa Theol., Prolegomena, cit., p. CCXVla

4 ibidem, pp. CCXVlIa-CCXXIVb

5 Si vedano, oltre ai citati Prolegomena, i ssgg. articoli: PELSTER, Forschunge zur Quéstionenliteratur..., cit.,
pp. 331-335; HENQUINET, Ist der Traktat de legibus et praeceptis in der Summa Alex. von Hales von Joh.
von Rupella?, in “Franziskanische Studien”, XXVI, 1939, pp. 1-22; 234-258

16



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Giacomo della Marca!; inoltre Bartolomeo da Pisa afferma espressamente che
“Frater Joannes de Rupella scripsit super Sententias”.?

e Generalis introitus ad sacram doctrinam. II Doucet da notizia di una

edizione del p. F. Delorme, senza nessuna altra indicazione®; non sono riuscito

a trovare traccia di questa edizione.

c) Commentari scritturali

e Postillae in libros Numerorum

¢ Postillae in Isaiam

e Postillae in Jeremiam

e Postillae in Ezechielem

e Postillae in Danielem. Glorieux riferisce di una loro attribuzione a Stefano

Langton; per Doucet questa postilla e la seguente sono scuramente autentiche.

e Postillae in Job

¢ Postillae in Prophetas Minores

e Postillae in Mattheum

» Postillae in Marcum. Secondo il p. Nappo questa postilla, per le strette
connessioni con quella in Mattheum, € autentica.*

e Postillae in Lucam

e Postillae in Epistolas Pauli

1 cfr. DOUCET, art. cit., p. 541, che cita G. CASELLI, Alcuni codici di San Giacomo della Marca esistenti

nella Biblioteca Vaticana (fondo Rossiano), con appendice delle tre Tabulae Librorum e indice dei codici
rimasti nel municipio di Monteprandone, Montalto Marche, 1934

2 Liber conformitatum, in “Analecta Franciscana” IV, Quaracchi, 19086, p. 337

3 v. DOUCET, art. cit., p. 539

4 cfr. P.C. NAPPO, La Postilla in Marcum di Giovanni de Rupella e i suoi riflessi nella Summa Halesiana, in
A.FH., L, 1957, pp. 332-347

17



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

« Postillae in Apocalypsis. E’ elencata solo dal Domenichellil.

d) opere varie

e Sermones de dominicis.

 Sermones de Sanctis. Queste due opere sono la trascrizione dei sermoni

per cui Giovanni era tanto celebre e lodato. 2

» Expositio (quatuor magistrorum) regulae FF. MM. (1242). Glorieux cita

l'edizione Firmamentum Trium Ordinum, Parigi, 1512.

» Processus negotiandi themata sermonum. E’ un’ars praedicandi.

E’ necessario ora, per concludere questa breve rassegna della produzione
letteraria di Giovanni della Rochelle, accennare brevemente al problema della
composizione della Summa Theologica di Alessandro di Hales e dei suoi rapporti
con le opere del Rupellense.

L’esigenza di trattare questa questione nasce dal fatto che la critica ha ormai
posto seri dubbi sull’autenticita della Summa Halesiana, quando addirittura ha
dimostrato che tale opera € una compilazione a cui hanno contribuito due
Francescani contemporanei di Alessandro, uno dei quali quasi sicuramente &
proprio Giovanni della Rochelle. E’ subito evidente che se cosi stanno le cose
Giovanni viene ad assumere importanza ben diversa da quella che solitamente gli
attribuiscono gli storici della filosofia, i quali talvolta lo hanno bollato con giudizi

poco lusinghieri; infatti egli, che era sempre stato considerato come ispirantesi

' T. DOMENICHELLI, op. cit., p. 82. Per tutte queste postille esistono da parte degli studiosi altrettanti
problemi di autenticita quanto le Questiones Disputatae.

2 v. BERNARD DE BESSE, Liber de laudibus..., cit., p. 686: “Etiam maximus inventus est praedicator,
videlicet Magister Frater Johannes, a Rupella dictus, religiositate, scientia, et discretione clarissimus,
tantique ingenii, ut propriorum magistrorum subtilitatis adiiciens, praedicationis et lectoriae in theologica
facultate artem et modos traderet exquisitos.”

18



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

(talvolta si parla piu esplicitamente di copiatura) alle opere dell’Halense, e
specialmente alla Summa Theologica, viene scoperto non solo come autore-
compilatore di una delle pit grandi opere dei maestri francescani medievali, ma
come fonte stessa della Summa Halesiana.

Vediamo di dare uno sguardo storico-critico al problema, accennando ai piu
validi studi in proposito.

Che esistesse una stretta relazione tra le opere di Giovanni della Rochelle
(specialmente la Summa De Anima) e la Summa di Alessandro di Hales appariva
anche al padre Teofilo Domenichelli!, il quale, come d’altronde era logica fare per
chi non avesse confrontato criticamente i testi, pensava ad una dipendenza di
Giovanni da Alessandro, e questo fatto, secondo il Domenichelli, non doveva
destare meraviglia, poiché frate Giovanni era stato discepolo dell’Halense.?

La relazione tra le due opere doveva apparire ancora piu stretta al p.
Minges3. Anche questo studioso era convinto della dipendenza di Giovanni da
Alessandro, anzi portava argomenti a favore dell’anteriorita della Summa
Halesiana*; soprattutto mostrava che l’esposizione di Giovanni della Rochelle
degli argomenti corrispondenti a quelli della Summa Theologica nella parte
psicologica era piu completa, piu precisa; segno che Giovanni aveva meglio
sviluppato la sua fonte. Riguardo comunque ai problemi interni della Summa
Halesiana, il p. Minges per primo incomincid a dubitare della autenticita di

alcune parti, per esempio i trattati “de corpore humano” e “de coniucto humano”

1 cfr. La Summa de Anima..., cit., p. 320

2 ibidem, p. 331

3 P. MINGES, Die Psychologische Summe des lohannes von Rupella und Alexander von Hales, in “Franz.
Stud.”, lll, 1916, pp. 365-378

4 ibidem, specialmente le pp. 372-378
19



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

che effettivamente poi si dimostro essere posteriori al 1245, anno della morte di
Alessandro.

Nel 1930 dom Odon Lottin, in un importantissimo studio!, dimostrava la
priorita della Summa de Anima rispetto alla Summa Halesiana. Il Lottin faceva
notare? che nella seconda parte della Summa de Anima (de viribus animae)
Giovanni riporta la classificazione delle potenze dell’anima secondo lo pseudo-
agostiniano De Spiritu et Anima, secondo san Giovanni Damasceno, poi secondo
altri filosofi tra cui appare spesso il nome di Avicenna. La parte corrispondente
della Summa Halesiana presenta invece un lavoro piu personale, di scelta, di
sintesi, di proposta di altre classificazioni. Poiché & indubbia la stretta relazione
fra le due parti, nel caso di una dipendenza della Summa de Anima dalla Summa
Halesiana, si domanda il Lottin, come mai Giovanni si accontento di riportare le
classificazioni altrui, dopo che Alessandro aveva dato un lavoro personale? Come
mai Giovanni non riportd le classificazioni di Alessandro? Evidentemente la
composizione della Summa de Anima dovette precedere quella della Summa
Halesiana.

La prova definitiva di questo fatto € data secondo il Lottin da un confronto
critico di testi. Si nota infatti che alcuni passaggi della Summa Halesiana sono
comprensibili solo se letti alla luce dei passi corrispondenti della Summa de
Anima. L’autore della Summa Theologica doveva aver usato, come fonte della
parte psicologica, la Summa de Anima e aveva riportato alla lettera dei passi

importanti in cui pero alcune frasi, fuori dal loro contesto originale, non avevano

1 0. LOTTIN, Alexandre de Hales et la “Summa de Anima” de Jean de La Rochelle, in “Réch. de Théol. Anc.
et Méd.”, 1, 1930, pp. 396-409

2 ibidem, pp. 403-404
20



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

alcun significato, e il discorso in alcuni punti era pertanto incomprensibile. Lottin
riporta alcuni passi a conferma di tutto ciol.

Lottin tuttavia nel suo studio accennava solo di sfuggita al problema
dell’autenticita della Summa Halesiana.

Di questo problema si occupava nel 1931 il p. Gorce, il quale negava
categoricamente la genuinita della Summa, presentandosi cosi come il critico pit
radicale?.

Ad una soluzione interessantissima giunse nel 1948 il p. Henquinet3. Lo
studioso appurava che la Summa Theologica esistente nel 1245, alla morte di
Alessandro, non era tutta la Summa che noi abbiamo oggi; la Summa primitiva
era infatti composta di tre parti, senza il “De missione visibili” (t. 1°, nn. 514-518
dell’edizione Quaracchi), il “De corpore humano” e il “De coniuncto humano” (t.
2°, nn. 500-523). Ebbene, questa Summa primitiva risultdo opera di due
compilatori dell’Ordine dei Frati Minori: Frater Inquirens (I e III parte); Frater
Considerans (II parte), “Inquirens” e “Considerans” sono evidentemente nomi
provvisori, tratti da una particolarita della loro rispettiva opera: il primo infatti,
nella sua “redactio”, usa spesse volte nelle formule le parole “inquirere”,
“inquirendum”, “inquisitio”, che non si trovano quasi mai nella seconda parte;
allo stesso modo l'autore-compilatore della seconda parte usa nelle formule le

» o« » o«

parole “considerare”, “considerandum”, “consideratio™.

1 ibidem, pp.404-409. Ai passi riportati dal Lottin i Padri di Quaracchi ne aggiunsero altri due, pure probanti;
v. ALEX. DE HALES, Summa Theaol., Proleg., cit., pp. CCXIb-CCXlla

2 M. GORCE, La Summe Théologique d’Alexandre de Halés est-elle authentique?, in “The New-
Scholasticism”, V, 1931

3 F.M. HENQUINET, Fr. Considerans, 'un des deux auteurs jumeaux de la Summa de Fr. Alexandri primitive,
in “Réch. de Théol. Anc. et Méd.”, XV, 1948, pp. 76-96.

4 cfr. HENQUINET, art. cit., pp. 79-80

21



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Tenuto conto della costanza di questa opposizione tra “inquirere” e
“considerare”, il p. Henquinet giunse a stabilire la dualita degli autori. Ma chi
potevano essere Fr. Inquirens e Fr. Considerans? Henquinet rispose che, mentre
I’anonimato di Considerans restava integro, si poteva essere sicuri
nell’identificare Inquirens con Giovanni della Rochelle perché lui solo presenta,
nella “redactio” delle sue opere, 'insieme delle formule che si trovano nella prima
e nella terza parte della Summa Halesianal!. Ma se, conclude I’'Henquinet, la
Summa Theologica di Alessandro di Hales € una compilazione, certamente non ¢
da escludersi una collaborazione dell’Halense stesso?. Alcuni giungono ad
identificare fr. Considerans con Alessandro; il p. Henquinet lo esclude, dicendo
che molte dottrine che si trovano nelle Questiones Disputatae di Alessandro
vengono apertamente confutate nella II parte della Summa Theologica.

I Padri di Quaracchi hanno infine dimostrato, nella sostanziale
presentazione delle opere di Giovanni3, che quasi tutti gli scritti del nostro
Scolastico sono serviti da fonte della Summa Halesiana, e sovente molti passi vi
sono stati riportati alla lettera; € il caso, per esempio, del “De praeceptis et
consiliis” (che fa parte della Summa de articulis fidei), di molte questioni della
Summa de donis e di moltissime delle quaestiones disputatae di Giovanni. Le
altre opere sono per lo piu riportate a senso.

Per concludere, si potrebbe dire che lo status questionis € ben delineato dal
Doucet in questo modo:

e« gran parte della Summa (lI. I, II, III) esisteva gia nel 1245, quindi

Alessandro non doveva esservi estraneo;

1 ibidem, pp. 91-92

2 ibidem, pp. 93-94

3 cfr. ALEX. DE HALES, Summa Theologica, Proleg., cit., pp. CCXla-CCXXVlla
22



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

e le fonti piu importanti sono gli scritti di Giovanni della Rochelle e le
Quaestione Disputatae di Alessandro stesso; !

« ¢ una compilazione: i compilatori-autori sono un certo fr. Inquirens (forse
Giovanni della Rochelle) e fr. Considerans;

e i trattati “De corpore humano” e “De coniuncto humano” sono senz’altro
aggiunte posteriori;

e la parte che occupa il t. IV dell’edizione Quaracchi € opera di una
commissione nominata dai superiori dell’Ordine Francescano e che aveva
I'incarico di terminare la Summa; la maggior parte, si crede, di questo t. IV ha
come autore Guglielmo di Melitone.?

Questo € un breve sguardo al problema; tuttavia ben si vede come in questo

quadro la posizione di Giovanni della Rochelle venga ad assumere un’importanza

ben diversa da quella che di solito gli si attribuisce.

' Opera composta da Alessandro prima di essere Frate

2 PV. DOUCET, De Summa Fratris Alexandri Halensis historice considerata, in “Rivista di filosofia neoscol.”
XL, 1948, pp. 1-44

23



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

24



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Cap. 2 - Le opere psicologiche

Prima di passare all’esposizione ed al commento della parte filosofica, €
necessario accennare ad alcuni problemi che presentano le due opere
psicologiche di Giovanni, quelle che offriranno il testo per questa tesi!; non €&
questa una trattazione puramente filologica, percheé, come vedremo, tra la
Summa ed il Tractatus esistono dei rapporti di continuita di cui occorre tenere
conto nell’esame del pensiero del nostro Scolastico, ed € molto interessante
determinare la natura di questi rapporti per capire bene sia I’Autore, sia il
significato delle sue opere.

Si deve dare innanzitutto uno sguardo al contenuto della Summa e del
Tractatus, incominciando da quest’ultimo che, come vedremo, € il primo in ordine
di tempo. Il Tractatus € diviso in tre parti: de anima secundum definitionem, de
anima secundum divisionem, de anima secundum perfectionem.?

Queste tre parti sono di ineguale lunghezza: la seconda parte infatti € ben

piu lunga delle altre due messe insieme (e per questo molto probabilmente ha

1 TEOFILO DOMENICHELLI, La Summa de Anima di fr. Giovanni della Rochelle, cit.; JEAN DE LA
ROCHELLE, Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae, ed. MICHAUD-QUANTIN, cit. Per brevita
citerd queste opere con “Summa” e “Tractatus”, col relativo capitolo; il numero delle pagine delle edizioni
citate sara tra parentesi.

2 cfr. Tract., lll, 31 (190): “Nota, lector, quod huius libri tres sunt partes principales...”
25



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

dato il titolo all'opera). Nella prima parte (de anima secundum definitionem)!
Giovanni della Rochelle espone e commenta dodici definizioni dell’anima che egli
ha trovato in filosofi e teologi antichi e contemporanei; cosi la prima definizione,
la piu lunga di tutte, € tratta da san Giovanni Damasceno; altre cinque dallo
pseudo-agostiniano “De Spiritu et Anima” (che frate Giovanni credeva di Agostino)
e le altre da Alfredo Anglico (De motu cordis), Platone (Fedone), Aristotele (De
Anima), Nemesio d’Emesa (De natura hominis), dal Genesi (spiraculum vitae) e da
Seneca (Epist. XCII). La seconda parte (de Anima secundum divisionem)?
presenta cinque classificazioni delle potenze dell’anima: la prima secondo i
filosofi, specialmente secondo Avicenna3®; l’altra e la terza secondo i medici,
dapprima secondo Honein ben Ishaq (Iohannitius, Isagoge), poi secondo il Canone
di Avicenna*; la quarta secondo san Giovanni Damasceno?®; la quinta secondo lo
pseudo-agostiniano “De Spiritu et Anima”®. L’ultima sezione della parte studia i
principali termini impiegati nell’esposizione (de distinctionem quorundam
nominum ad evidentiam praedictorum) e stabilisce il loro significato presso i vari
autori. ”

La terza parte del Tractatus (de Anima secundum perfectionem) € un piccolo
trattato sulle virtu e sulla perfezione dell’anima e pertanto € uno studio
essenzialmente teologico. Questa parte ci € stata tramandata da qualche

manoscritto separata dal resto dell’opera; questo fu uno dei motivi che spinsero il

' Tract., I, 1-14 (54-68)
2 Tract., Il, 1-57 (70-136)
3 Ibidem II, 1-26 (70-103)

4 Ibidem I, 27-36 (103-113)

5 Ibidem |1, 37-46 (113-122)

6 Ibidem |1, 47-50 (122-127)

7 Ibidem |1, 51-57 (128-136)
26



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Glorieux ad attribuire allo scritto il titolo di Summa de Virtutibus!, effettivamente
attestato dalla tradizione manoscritta come titolo di un’opera di Giovanni, oggi
ancora sconosciuta. 2

In realta, come ha ben dimostrato il Lottin3, e come si legge chiaramente nel
Tractatus®*, la terza parte appartiene all’opera psicologica rupelliana. I problemi
trattati sono quelli della grazia, delle virtu e della beatitudine; questa parte consta
di 31 capitoli (pp. 137-190). Nella prima sezione Giovanni discute sulla grazia in
generale ed enumera e classifica i diversi elementi della vita soprannaturale
dell’'uomo; nella seconda sezione presenta le classificazioni delle virti secondo
Plotino, Cicerone, Aristotele, i teologi (specialmente Agostino) e il Moralium
Dogma Philosophorum; l'ultima sezione si occupa della beatitudine, perfezione
dell’anima, di cui 'autore da sette definizioni e discute la natura utilizzando la
definizione di Boezio.

La Summa de Anima, pur considerando alcune profonde modificazioni del
contenuto e la diversita di genere letterario, mantiene la stessa struttura esteriore
del Tractatus. Dopo un’introduzione inizia la prima parte® (de anima quoad
substantiam) che comprende l’esposizione di sette definizioni, invece delle undici
del Tractatus: sono eliminate quella del Damasceno, tre del “De Spiritu et Anima”
e quella di Platone. La prima parte comprende anche una lunghissima
dissertazione “quid sit anima secundum rem”, mancante nel Tractatus; la

Summa si arricchisce dunque di un vero trattato personale sulla natura

" GLORIEUX, Répertoire..., cit., p. 25
2v. pag. 15 di questa tesi

3 O. LOTTIN, Les traités sur I'ame et les vertus de Jean de la Rochelle, in Revue Néo-scolastique de
Philosophie”, XXI, 1930, pp. 5-32

4 v. p. 25, nota 2 di questa tesi; ed anche in Tract., lll, 1 (138): “... Post divisionem multiplicem potentiarum
animae dicemus de virtutibus”

5 Summa, |, 1-57 (103-216)
27



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

dell’anima: incorporeita, semplicita, immagine di Dio, unione col corpo,
immortalita, ...

La seconda parte! inizia con un’introduzione sulla distinzione tra ’anima e le
sue facolta che manca nel Tractatus. Seguono poi tre classificazioni delle potenze
dell’anima, invece delle cinque del Tractatus, ed anche l'ordine € inverso: la prima
¢ quella del “De Spiritu et Anima”, segue quella di san Giovanni Damasceno e
chiude quella “secondum philosophos”. Sono soppresse dunque le due
classificazioni “secondum medicos” (lohannitius e Avicenna, Canone). Manca poi
nella Summa tutta la parte che nel Tractatus € dedicata alla virtu; si vedra tra
poco la ragione di questo fatto.

In realta, considerando cosi come si € fatto per sommi capi il contenuto delle
due opere psicologiche, non si ha una precisa idea di quello che esse
rappresentano. Per avere una visione piu chiara del loro significato e della loro
importanza occorre accennare al problema dei rapporti che intercorrono tra la
Summa ed il Tractatus. Intanto la prima cosa che colpisce, ad un primo
confronto, € la concordanza letterale tra le parti comuni delle due opere; risulta
infatti che quasi tutti i capitoli del Tractatus sono riportati alla lettera nella
Summa. Per avere un’idea della quantita delle parti corrispondenti e dei punti di
contatto tra i due scritti € utile dare uno sguardo alla tabella fornita dal Michaud-
Quantin nell’introduzione all’edizione del Tractatus. 2 Ma il fermarsi alla
considerazione di questo solo aspetto dei rapporti fra le due opere puo portare ad
una giudizio errato come quello del p. Salman: lo studioso afferma che il

Tractatus € l'opera fondamentale di Giovanni della Rochelle, poiché la Summa

' ibidem, Il, 1-40, (217-301)

2 cfr. Tractatus, introd., pp. 17-18
28



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

non rappresenta nessun momento di sviluppo rispetto alla prima opera. ! In
realta, nonostante l'impressione, piu appariscente di qualsiasi altra, di
concordanza tra Summa e Tractatus, ci troviamo di fronte a due opere
fondamentalmente diverse, specialmente per quanto riguarda l'ispirazione.

Un primo motivo che pud ben spiegare questa diversita € stato indicato dal
Michaud-Quantin?: la differenza di generi letterari. Il Tractatus cioé non é
un’opera di insegnamento magistrale, nella quale il maestro espone il suo
pensiero e lo difende, ma wuna “compilatio”, una raccolta di documentazione, in
cui il compilatore riporta, il piu fedelmente possibile, il pensiero delle varie
“auctoritates” (teologiche, filosofiche e mediche) sul problema dell’anima; si puo
considerare un manuale ausiliario che il maestro compila per il bisogno e
I’esigenza dei suoi scolari di orientarsi tra le due concezioni dell’anima umana che
si presentano nell’ambiente filosofico e teologico della prima meta del XIII secolo:
quella della tradizione teologica e quella del pensiero greco trasmesso dagli Arabi.
La Summa invece € un’opera personale di un maestro in “sacra pagina”, in cui
l'autore cerca di portare il suo contributo alle discussioni suscitate dalla
riscoperta di dottrine estranee alla genuina tradizione teologica.

Altre fondamentali differenze sono state indicate da dom Lottin, che ha
portato delle prove in favore dell’autenticita del Tractatus e della sua anteriorita
rispetto alla Summa.® Si viene cosi a scoprire, attraverso un’attenta analisi
contestuale, che la riduzione da dodici a sette delle definizioni dell’anima € servita

ad eliminare dei doppioni, poicheé nelle definizioni del Tractatus 'anima €& definita

1 cfr. D.H. SALMAN, Jean de La Rochelle et les débuts de I’Averroisme latin, in “AHDLMA”, XVI, 1947-48, p.
134.

2 cfr. Tractatus, intr., pp. 11 e 21

3 0. LOTTIN, Les traités sur I'ame et les vertus..., cit., pp. 9-32
29



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

due volte riguardo al suo principio efficiente!, due volte riguardo al fine? e due
volte riguardo alla forma3. Questo, secondo dom Lottin, &€ una prova
dell’anteriorita del Tractatus, poiché & piu comprensibile che un autore abbia
voluto evitare delle ripetizioni piuttosto che complicare una classificazione cosi
chiara come quella della Summa®*, non si tratta dunque, a proposito delle
definizioni dell’anima, di un impoverimento, come afferma il Michaud-Quantin?,
ma di un’elaborazione tendente a perfezionare la prima opera.

Dom Lotti nota poi, a proposito della Summa, lo stesso fenomeno verificatosi
per la Summa Theologica Halesiana: alcuni passi cioé della Summa de Anima
sono comprensibili solo se letti alla luce dei corrispondenti passi del Tractatus,
segno che questo é la fonte della Summa.®

Altra differenza tra Summa e Tractatus e prova dell’anteriorita di
quest’ultimo: dall’analisi dei testi condotta dal Lottin risulta che la sezione della
seconda parte del Tractatus riguardante la classificazione delle potenze secondo i
filosofi e specialmente secondo Avicenna colpisce non tanto per la sua sobrieta,
quanto per la sua omogeneita; invece 1'unita della parte corrispondente della
Summa ¢é rotta da interpolazioni che hanno lo scopo di ribattere le tesi esposte (si
incontrano cosi delle espressioni come “quamvis quidam theologi aliter sentiant,

”»

dicentes...”; oppure “fuerunt qui dixerunt...”). E’ questo senza dubbio l’effetto di

un apporto personale all’esposizione delle dottrine dei filosofi, ma da

1 cfr. Tract., |, 5e 13

2 jbidem, I, 5e 14

3 ibidem, I, 4 e 10

4 cfr. LOTTIN, art. cit., pp. 10-14

5 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de I'’dme chez Jean de la Rochelle, in “Antonianum”, XXIV, 1949,
p. 493; non ¢ peraltro questo il giudizio emergente dell’art. cit., poiché appena piu avanti si dice che la prima
parte della Summa ¢ valida in quanto si arricchisce di un vero trattato sulla natura dell’anima.

6 cfr. LOTTIN, art. cit., pp. 14-15

30



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

I'impressione che l'autore abbia voluto inserire, nella riesposizione di un testo
letteralmente uguale al primo, delle glosse, piuttosto che togliere queste ultime
per dare unita al capitolo!.

I1 Michaud-Quantin fornisce un’altra prova dell’anteriorita del Tractatus, che
nel medesimo tempo € la spiegazione della soppressione, nella Summa, della
parte relativa alle virtu?. Nella tradizione teologica, e ancora verso la meta del XIII
secolo, quando Giovanni compilava il Tractatus, lo studio della natura dell’anima
e della sua attivita era strettamente legato a quello del suo inserimento nel piano
di salvezza; il problema delle virtu, e soprattutto della loro classificazione, era
strettamente legato a quello dell’anima e delle sue potenze. Ma nel periodo di
tempo che passava tra la redazione del Tractatus e quello della Summa giungeva
a compimento un processo di separazione tra lo studio della natura e delle
potenze dell’anima e lo studio del fine morale e soprannaturale che essa deve
perseguire; cio era forse dovuto allinfluenza delle dottrine aristoteliche che
entravano in quei tempi nel mondo latino: nel piano aristotelico infatti lo studio
dell’anima faceva parte della filosofia naturale e il “De Anima” di Avicenna era il
“Liber sextus naturalium”. Cosi i teologi iniziarono a trattare “de virtutibus” in
opere separate da quelle psicologiche. Lo stesso accadde a Giovanni, che non
riportd nella Summa la terza parte del Tractatus, ma redasse una “Summa de
virtutibus” non ancora ritrovata.

Ma l'aspetto senz’altro piu importante dei rapporti tra la Summa e il
Tractatus €& quello, rilevato ancora da dom Lottin, del diverso atteggiamento dei

due scritti nei confronti di Aristotele3. Cido che dom Lottin sottolinea é il favore che

1 ibidem, pp. 15-17

2 cfr. Tractatus, introd., pp. 19-20

3 0. LOTTIN, art. cit., pp.18-27 e 31
31



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

l'autore del Tractatus testimonia per gli scritti di Aristotele; lo Stagirita € citato
spessissimo nel corso dell’esposizione ed interi passi, come la prima e la sesta
definizione dell’anima, sono di chiaro andamento aristotelico; € citato perfino
nell’esposizione delle definizioni pseudo-agostiniane dell’anima; occupa il posto di
maggior importanza nella classificazione delle facolta “secundum philosophos”;
nella terza parte del Tractatus c’@ un tentativo di ritrovare nell’etica aristotelica le
quattro virtu cardinali. Il favore accordato ad Aristotele non € celato.
Contrariamente la Summa, che pure non ignora Aristotele, mantiene verso il
filosofo un diverso atteggiamento: non si puo dire cioé che egli sia
particolarmente stimato. Nella parte infatti relativa alla natura dell’animal!, che
non ha corrispondenti nel Tractatus e che rappresenta la meta di tutta l'opera, si
contano solo sette citazioni di Aristotele. Nelle parti invece che si corrispondono,
si verifica un fatto curioso: un solo passo del Tractatus, quello relativo alla prima
definizione?, cambia sostanzialmente nella Summa; infatti qui si fa perno,
nell’esposizione, sul concetto agostiniano di illuminazione divina anziché su
quello aristotelico di tabula rasa; gli altri passi del Tractatus in cui ricorrono
citazioni aristoteliche sono trascritti alla lettera nella Summa, ma il nome di
Aristotele scompare da tutti; rimane cioé la dottrina, ma scompaiono “ut dicit
Aristoteles”, “sicut dicit Philosophus”, “secundum Aristotelem”.® L’autore della
Summa si sente piu teologo che filosofo, e pertanto € soprattutto agostiniano:

novanta volte ricorre il nome di S. Agostino.

1 Summa, |, 10-57 (114-216)

2 Tract,, I, 4 (59): “Anima est substantia incorporea, intellectualis, illuminationum qui sunt a Primo ultima
relatione perceptiva”

3 cfr. LOTTIN, Les traités..., cit., pp. 19-26
32



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Il Pelster, nella recensione dell’articolo di dom Lottin! usava di questo
argomento per controbattere la tesi dell’anteriorita del Tractatus: € cosa inaudita,
secondo il Pelster, che un autore di quel tempo, avendo aderito all’aristotelismo
(Tractatus) se ne distacchi per tornare all’agostinismo (Summa); percio la Summa
precede il Tractatus. Al Pelster basterebbe obiettare che, come si € visto,
I'abbandono dell’aristotelismo fu solo esteriore; inoltre non si capisce percheé
Giovanni, dopo aver composto un’opera psicologica con una struttura piu
soddisfacente di quella del Tractatus, abbia avuto lidea di farne un compendio
che avrebbe spogliato la prima opera di tutto 'apporto personale dell’autore alla
trattazione del problema.

Ma riprendiamo il discorso sull’atteggiamento verso Aristotele e vediamo
come puo essere spiegato un simile fatto. Ancora una volta vengono in aiuto le
attente analisi di dom Lottin. Lo studioso, prima di risolvere la questione del
diverso atteggiamento verso Aristotele, prova 'autenticita del Tractatus?; & chiaro
infatti che quel problema non sussisterebbe se il Tractatus non fosse di Giovanni
della Rochelle. Ma a questo proposito, ritenuta la Summa sicuramente autentica
(moltissimi manoscritti portano il nome di Giovanni della Rochelle), considerata
anche la concordanza letterale fra le due opere, due sole ipotesi sono possibili: o
Giovanni uso come fonte della Summa il Tractatus che non era suo, trovandolo
adatto al piano della sua opera psicologica e riportandolo letteralmente nella
Summa con qualche variazione dovuta al fatto di essere piu teologo che filosofo;
oppure il Tractatus € l'opera giovanile di Giovanni, che manifesta uno spirito
piuttosto filosofico e scientifico, e giunto alla maturita degli studi teologici

rimaneggia quell’opera dandole un’impronta piu teologica e piu personale,

' cfr. PELSTER, in “Scholastik”, V, 1930, p. 456, n. 249

2 0. LOTTIN, art. cit., pp. 28-31
33



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

citando di piu la Sacra Scrittura e i Padri che non i filosofi pagani, aggiungendo la
parte sulla natura dell’anima e togliendo quella sulle virtu. E’ difficile, dice il
Lottin!, prendere posizione tra queste due ipotesi, tuttavia almeno una
considerazione dovrebbe farci ritenere piu verosimile la seconda: nel primo caso
cioé si avrebbe un insolito tipo di plagio, che andrebbe piu in la di qualsiasi altro
tentativo di plagio di cui si € a conoscenza relativamente a quel periodo; peraltro
il plagio rivestirebbe un carattere insolito anche perché Giovanni non si
accontenta di copiare il Tractatus, ma lo corregge e colma le lacune che vi trova.
Se dunque si € portati a credere che Giovanni della Rochelle sia 'autore di
ambedue le opere, resta da spiegare il suo diverso atteggiamento verso Aristotele.
La spiegazione, sostiene il Lottin?, & da ricercarsi nella proibizione dello studio di
Aristotele del papa Gregorio IX del 13 aprile 1231, che richiamava le proibizioni
del 1210 e del 1215; quando il papa rinnovo la proibizione, Giovanni della
Rochelle probabilmente aveva appena finito di redigere il Tractatus, il quale, tutto
impregnato di dottrine aristoteliche ed arabe, contrastava sicuramente con le
direttive della gerarchia. Forse Giovanni ricevette da un’autorita prossima l'ordine
di correggere il Tractatus, forse si mise spontaneamente al lavoro; il fatto e
comunque che il nostro Scolastico, anche se a notevole distanza di tempo,
corresse la sua prima opera e, come si € visto, tra i testi di ispirazione aristotelica
uno solo subisce sostanziali modifiche, mentre gli altri mantengono la dottrina di
Aristotele e non il suo nome: imposta dall’esterno, la conversione non fu che
apparente. Questo fatto, secondo il Lottin3, spiega la mancanza di sintesi rilevata

nella Summa: in quest’opera il substrato € soprattutto di tendenza aristotelica, la

1 ibidem, p. 29
2 ibidem, p. 31

3 ibidem, p. 32
34



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

sovrastruttura € agostiniana, ma substrato e sovrastruttura non legano. Questo
giudizio, a mio avviso, puo essere confutato; rimando per questo al capitolo finale.

Un ultimo problema da affrontare a proposito del Tractatus e della Summa €&
quello della loro datazione. Al riguardo non abbiamo alcun elemento che ci possa
far stabilire una data precisa, tuttavia € possibile fissare un termine a quo ed uno
ad quem della composizione.

Per quanto riguarda il Tractatus, si € rilevato! che una delle fonti principali
di quest’opera é la Summa de bono di Filippo il Cancelliere?, scritta dopo il 12283,
si puo dunque fissare il termine a quo della compilazione del Tractatus verso il
1231-32. Per il termine ad quem, occorre tener presente che, come ha osservato il
Lottin*, dalla terza parte del Tractatus si rileva che Giovanni non conosceva una
traduzione completa dell’Etica a Nicomaco; il Tractatus é stato dunque composto
prima del 1240.

Per la Summa abbiamo ancora meno riferimenti che per il Tractatus;
sappiamo che essa € posteriore al Tractatus e che é stata redatta quando I'ambito
dellinsegnamento “de anima” era stato modificato nel contenuto con la
soppressione della parte sulle virtu, e questo processo di modificazione giunse a
compimento verso il 1240%; per il termine ad quem, occorre tener presente che la
Summa Rupelliana fu fonte della Summa Halesiana, che esisteva nella maggior

parte verso il 1245.

1 Tract., introd. p. 23

2 cfr. LOTTIN, L’influence littéraire de Philippe le Chancelier sur les théologiens préthomistes, in “Rech. de
Théolog. Anc. et Méd.”, 1l, 1930, pp. 312-316

3 cfr. P. MINGES, Philosophiegeschichtlische Bemerkungen Uber Philipp von Greve, in “Philosophisches
Jahrb.”, XXVII, 1914, p. 21

4 cfr. O. LOTTIN, Alex. de Hales et la “Summa de Anima” de Jean de la Rochelle, cit., p. 368 nota.

5 Tract., introd., p. 11
35



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Tutto questo sguardo sui problemi inerenti alle due opere psicologiche di
Giovanni ci permette di accennare gia brevemente al non facile problema dello
sviluppo dottrinale nell’opera di frate Giovanni della Rochelle. Con la riserva di
riprendere la questione dopo l'analisi dei testi, gia fin d’ora si puo affermare che
c’e nella psicologia rupelliana della Summa de Anima un passo avanti rispetto a
quella del Tractatus; lo sviluppo € da ricercarsi non tanto in quei fenomeni
esteriori quali possono essere i diversi atteggiamenti verso Aristotele, o
I'integrazione agostiniana, nella Summa, di quei passi del Tractatus ritenuti non
molto ortodossi; quanto nel diverso atteggiamento che Giovanni assume
nell’esporre le sue dottrine; filosofo nel Tractatus, nella Summa si sente piu
teologo, e questa disposizione si concreta nelle aggiunte fatte nella Summa,
specialmente nella parte relativa alla natura dell’anima, di ispirazione nettamente
teologico-agostiniana.

La maturita teologica raggiunta alla scuola di Alessandro di Hales doveva

dare i suoi frutti.

36



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Cap. 3 - La conoscenza intellettuale del mondo sensibile e la
funzione di astrazione

L’investigazione di Giovanni della Rochelle sul problema dell’attivita
intellettiva umana si svolge lungo due direttive che corrispondono alle due diverse
maniere con cui si esplica l'attivita suddetta: l'attivita intellettuale apprensiva e
lattivita intellettuale motrice, la prima orientata alla conoscenza del vero, la
seconda alla conoscenza e al conseguimento del bene!.

In questo e nei seguenti capitoli si esporra il pensiero di Giovanni sull’attivita
intellettiva umana, incominciando dal primo aspetto, quello che riguarda la
conoscenza.

Si puo dire subito a questi proposito che per il nostro Scolastico non esiste
una sola fonte della conoscenza, cosi come non esiste un solo processo
conoscitivo; Giovanni pensa che l’attivita conoscitiva umana, a seconda
dell’oggetto verso cui le potenze conoscitive si rivolgono, si esplica in due
differenti maniere: c’¢ infatti una conoscenza intellettuale del mondo sensibile in
cui la funzione di astrazione assume un compito determinante, e c’€¢ una

conoscenza intellettuale delle forme astratte per loro natura che ha il suo

1 “Sjcut habemus vim intellectivam ordinatam ad verum, sic habemus vim intellectivam ordinatam ad
bonum”. Summa I, 40 (298); Tract. II, 24 (98)

37



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

fondamento nella illuminazione che l'anima umana riceve direttamente o
indirettamente da Dio al fine di “intelligere”. Questa diventera la dottrina ufficiale
della Scuola Francescana e avra in S. Bonaventura il suo massimo
rappresentante.

La teoria delle due fonti della conoscenza e dei due processi conoscitivi ha il
suo fondamento nella dottrina delle due facce dell’anima, che Giovanni della
Rochelle trae nello stesso tempo da S. Agostino, dagli Arabi e dagli Ebrei; questa
dottrina godette di un enorme prestigio presso i Francescani, proprio per il fatto
che la distinzione agostiniana tra “ratio superior” e “ratio inferior” si accordava
molto bene con una eguale dottrina di Al Ghazali e di Avicebron'!

Vediamo quale sia esattamente il pensiero di Giovanni a proposito di questa
teoria, che é esposta in tre distinti passi della Summa de Anima, solo I'ultimo dei
quali ha una corrispondenza nel Tractatus.

L’anima, dice frate Giovanni, € somiglianza di tutte le cose, perché ¢ nata per
comprendere le somiglianze di tutte le cose, di quelle intelligibili e spirituali
mediante se stessa, di quelle corporee mediante il corpo. 2

Se in questi passo non si fa esplicita menzione alla dottrina delle due facce,
c’e tuttavia un accenno ai diversi mezzi e processi della conoscenza in relazione
alla diversa natura degli oggetti da conoscere; a seconda che si tratti di oggetti
materiali o di oggetti intelligibili e spirituali, I’'anima per conoscerli ha bisogno dei

sensi del corpo o puod farne a meno.

' cfr. ROHMER, Sur la doctrine franciscaine des deux faces de 'adme, in “AHDLMA” II, 1927, pp. 73-77

2 “ltem cum anima sit omnium similitudo, quia omnium rerum similitudinem est nata comprehendere,
intelligibilium et spiritualium per se, corporalium vero mediante corpore, necesse est quod corpus mediante
quo recipit omnium similitudines corporum habeat similitudinem cum omnibus corporibus”. Summa, |, 36
(164)

38



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Lo stesso concetto, ma questa volta con diretto riferimento alle due facce
dell’anima, si trova nel cap. 43 della prima parte della Summa. A chi obiettava
contro I'immortalita dell’anima dicendo che la capacita intellettiva procede dal
senso e dallimmaginazione, € non puo operare senza di loro, Giovanni risponde
che € d’accordo sulla provenienza della capacita intellettiva, ma ribatte che essa
ha sue operazioni autonome rispetto al senso e allimmaginazione; e, citando un
esempio di S. Agostino, ci dice che, nonostante non si possa arrivare in porto
senza nave, tuttavia ci si puo restare senza. In altre parole, dice Giovanni,
bisogna distinguere due facce della potenza intellettiva, l'inferiore e la superiore;
la prima ¢ illuminata dalla luce sensibile e riceve la sua attuazione quando si
rivolge alle cose sensibili; la seconda ¢ piu perfetta e potente ed € illuminata
direttamente da Dio, che € la Verita prima. La potenza intellettiva percio riguardo
alla parte inferiore ha bisogno del senso e dellimmaginazione, riguardo alla
superiore puo farne a meno'.

Come ha mostrato il Rohmer, questo testo €& la ripresa di un passo del “De
immortalitate animae” del Gundissalinus che sviluppa la medesima teoria 2.

Il terzo passo si riferisce al concetto e alla funzione della mente secondo san
Giovanni Damasceno; vi si dice che per mente si intende sia la parte superiore sia
la parte inferiore della ragione; segue una citazione di S. Agostino in cui appunto
si riferisce che nella ragione vi € una parte che si rivolge alle cose superiori e

celesti, ed un’altra che si volge a guardare quelle transitorie e caduche 3. Il passo

1 “Vel aliter distinguendo faciem virtutis intellectivae duplicem, scilicet inferiorem et superiorem: in quantum
ad inferiorem, quae illuminatur a sensu, perficitur per comparationem ad sensibilia, prout imaginationem; sed
non in quantum ad superiorem, secundum quam est nobilis perfectio et potissima; haec enim illuminatur a
prima veritate. Quantum ergo ad inferiorem indiget sensu et imaginatione, non quantum ad superiorem”.
Summa, I, 43 (189)

2 cfr. ROHMER, art. cit., p. 74

3 “Sicut dicit Augstinus: in ratione est aliquid ad superna et coelestia intendens, et aliquid ad transitoria et
caduca respiciens, respectu cuius dicitur prudentia”. Summa I, 9 (234)

39



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

corrispondente del Tractatus non cita Agostino e si limita a riferire sul significato
della parola mente !; la stessa frase pero € riportata alla lettera in un altro passo
dell’opera 2.

Si tratta ora di vedere la natura e le funzioni proprie dei due modi di
conoscenza intellettuale. Si iniziera dalla conoscenza intellettuale del mondo
sensibile. Tale tipo di conoscenza €& preceduta dalla conoscenza sensibile, alla
quale occorre accennare brevemente.

Giovanni ci fornisce tre tavole delle potenze sensibili: secondo S. Agostino,
secondo san Giovanni Damasceno e secondo Avicenna e gli altri Filosofi; egli ha
appena tentato di conciliare le tre divisioni, ma dall’insieme emerge un
orientamento per la classificazione aristotelica; lo dimostra il fatto che Giovanni
ha adattato I’esposizione del Damasceno a quella avicenniana, invertendo 'ordine
tra immaginazione e senso, forse in relazione ad una possibile sintesi tra le due
classificazioni; comunque viene detto implicitamente da piu parti che il senso
comune di Aristotele e degli Arabi ¢ la potenza sensitiva interna che il Damasceno
e S. Agostino hanno suddiviso secondo la loro maniera. Esaminiamo percio le
tappe della conoscenza sensibile, che prepara all’astrazione e alla conoscenza
intellettuale, cosi come € esposta nella parte delle due opere psicologiche dedicata
ad Avicenna ed altri Filosofi.

Dopo la percezione delle cose attraverso i sensi, Giovanni ammette
I'esistenza del senso comune o fantasia, che € una facolta giudicatrice dei dati

sensibili 3; esso ¢é il centro al quale i cinque sensi portano le forme ricevute dal di

T cfr. Tract. I, 41 (118)
2 cfr. Tract. Il, 49 (125)

3 cfr. Summa Il, 23 (260); Tract., Il, 6 (75)

40



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

fuori e si chiama anche esso formale, perché ¢ capace di produrre nuove forme
per mezzo di un senso esterno, anche in assenza di un oggetto.

Segue l'immaginazione, che ha la capacita di ritenere i dati elaborati dal
senso comune!.

Poi viene limmaginativa, o escogitativa, che ha la funzione di comporre o
dividere le forme sensibili che si trovano nellimmaginazione; questa funzione, ci
dice Giovanni, noi possiamo sperimentarla perché infatti componiamo o
dividiamo le immagini secondo le forme che vediamo al di fuori 2.

Dopo l'escogitativa c’¢ l’estimativa; secondo Avicenna essa ha la funzione di
apprendere le “intentiones” delle cose sensibili ed € dunque una “virtus”
trascendente, perché non apprende le forme sensibili e materiali, ma immateriali
(la bonta e la malizia, il conveniente e lo sconveniente, 1'utile e il nocivo riguardo a
cio che viene percepito) 3.

Ultima tappa della conoscenza sensibile ¢ la memorativa, che ha il compito
di ritenere cid0 che ha appreso l'estimativa; per il suo compito di ricordare, la
memorativa sta all’estimativa come immaginazione sta al senso comune *.

E siamo cosi arrivati alla soglia dell’attivita intellettiva; con l’estimativa
siamo gia sul piano della conoscenza delle forma immateriali, ma ancora
nell’ambito della conoscenza sensibile, perché le “intentiones sensibilium” sono
accidenti delle cose. Non ¢ difficile indicare la fonte di questa dottrina nella
omonima teoria di Avicenna, poiché Giovanni stesso lo cita. Tuttavia nel mondo

latino esisteva una tradizione di origine teologico-agostiniana che ammetteva una

1 cfr. Summa Il, 23 (262); Tract., Il, 7 (75)

2 cfr. Summa, Il, 23 (263-4); Tract., II, 8 (76)

3 cfr. Summa, Il, 26 (267); Tract., 1l, 9 (76)

4 cfr. Summa, Il, 26 (268); Tract., Il, 10 (76-7)
41



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

facolta sensibile dell’anima avente come oggetto di conoscenza delle forme
immateriali; si potrebbe citare, per esempio, la dottrina del “phantasticum
animae” di Isacco di Stella !. Si puo ritenere quasi sicuramente che Giovanni
conoscesse le sue opere, poiché le dottrine di Isacco di Stella furono in buona
parte accolte nel “De Spiritu et Anima”, spesse volte fonte del nostro Scolastico,
che non € una scritto agostiniano, come riteneva Giovanni, bensi di un monaco
del XII secolo, forse il cistercense Alchero di Clairvaux 2, confratello dunque di
Isacco. Non a caso tra l'altro ’Epistola de Anima ¢ indirizzata proprio ad Alchero,
che al suo confratello aveva chiesto di essere edotto sui problemi dell’anima.

Ma ritorniamo alla dottrina di Giovanni. L’intelletto, ci dice, che €& una
potenza immateriale, non puo che conoscere le forme immateriali, cioe
I'intelligibile. Ma non tutte le cose sono intelligibili per natura (lo sono infatti solo
le forme pure). L’intelletto dunque deve avere il potere, in virta della sua
superiorita sugli oggetti corporei, di rendere intelligibile cid che non € astratto per
natura 3. Questo potere € la funzione di astrazione.

E’ interessante vedere il pensiero di Giovanni sulla funzione di astrazione e
sulla natura della forma astratta dalle condizioni materiali; nei relativi passi €
possibile, per una certa parte, trovare originalita di pensiero; inoltre la soluzione
fornita € degna della massima considerazione.

Nella classificazione delle potenze dell’anima secondo S. Agostino, Giovanni

inserisce la triplice distinzione della potenza intellettiva in “ratio, intellectus,

'v. ISAAC DE STELLA, Epistola de Anima, P.L. 194, 1875-1890

2 cfr. 'admonitio del Migne all’inizio del “De Spiritu et Anima”, in P.L. 40, col. 779

3 cfr. Summa Il, 35 (284-5); Tract., Il, 15 (82-3).
42



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

intelligentia”, distinzione tratta dal “De Spiritu et Anima” !. Esponendo la
funzione della ragione, dice che essa percepisce la natura, la forma, le differenze,
i proprii e gli accidenti delle cose corporee, tutte cose immateriali, ma non le
percepisce al di fuori del corpo, se non “ratione subsistentiae”. Aggiunge che la
ragione astrae dai corpi cido che nei corpi ha sussistenza, non con un’attivita
fisica, ma con un’attivita di tipo intenzionale; la natura di un corpo, in virtu della
quale esso € corpo, certamente non € nessun corpo, cioé un singolare, ma un
universale 2.

La stessa dottrina & formulata nel capitolo dedicato all’oggetto della potenza
intellettiva, nella sezione dedicata ad Avicenna e altri filosofi; qui si trova descritto
anche il processo di astrazione nelle sue tappe.

Le forme astratte mediante l’attivita intenzionale, dice Giovanni, sono quelle
per mezzo delle quali si conoscono gli oggetti corporei e tutto cido che nei corpi ha
sussistenza. L’intelletto astrae le forme degli oggetti corporei prima dai sensi; poi
dalla immaginazione e da tutte le condizioni materiali; e cosi spogliate dalle
condizioni della materia e di una sussistenza singolare le accoglie astratte ed

universali, comuni ed immateriali, come generi, specie, differenze, propri ed

1 PSEUDO-AGOSTINO, De Spiritu et Anima, P.L. 40, c. 11, coll. 786-7; i passi sono riportati letteralmente
nella Summa e nel Tractatus. Ma la vera fonte del passo della Summa, del Tractatus e del De Spiritu et
Anima & ISACCO DI STELLA, Epistola de Anima, cit.,, col. 1884; questo fatto conferma, a mio avviso,
'osservazione fatta poco piu su.

2 “Ratio est ea vis animae, quae rerum corporearum naturam, formas, differentias, propria, accidentia
percipit, scilicet universalia omnia incorporea; sed non extra corpus, nisi ratione subsistentiae. Abstrahit enim
a corporibus quae fundantur in corporibus, non actione sed consideratione. Natura enim corporis secundum
quam corpus est corpus, nullum utique est corpus, sciicet singulare”. Summa I, 4 (227).

In Tract., Il, 49 (125) ci sono due importanti varianti: “sed universale” invece di “scilicet singulare”; “formantur
a” invece di “fundantur in”. Quest’ultima variante cambia tutto il senso del passo; a mio avviso & da preferirsi
la lezione della Summa, perché lezione e senso si accordano sia con le fonti (vedi nota 3 pagina
precedente), sia con altri due passi della Summa e del Tractatus che presto saranno citati; la variante
“fundantur in” &€ comunque riportata nell’apparato critico del Tractatus.

43




Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

accidenti. L’astrazione, viene qui ripetuto, si compie non mediante un’attivita
fisica, ma intenzionale 1.

Quanto alle varie tappe attraverso cui passa il processo di astrazione, frate
Giovanni segue l’esposizione di Avicenna nel Liber Sextus Naturalium.

Il senso esterno, dice, non riceve la forma che €& nella materia, ma una sua
somiglianza; tuttavia non la comprende se non c’¢ presenza di materia.

Invece il senso comune astrae la forma con maggior grado di astrazione,
poiché comprende la forma anche in assenza della materia, ma non denuda la
forma da tutti gli accidenti della materia, come la figura, il luogo, ecc.

L’estimativa va piu in la: apprende le forme “quae sunt intentiones
sensibilium non secundum se similitudinem habentes cum formis materialibus”;
tuttavia l'estimativa non apprende le forme spogliate da ogni condizione
materiale, proprio perché il loro apprendimento qui €& legato a situazioni
particolari e alla necessita di stabilire paragoni con le forme sensibili
dell’immaginazione, che sono singolari.

Invece la potenza intellettiva apprende la forma corporea e la spoglia dalla
materia, da tutte le condizioni materiali e dalla stessa singolarita; e cosi la
apprende nuda e semplice e universale. L’astrazione intellettiva per questo “est
verissima apprehensio formae”. 2

A prova di quanto asserito frate Giovanni fa un esempio che vale la pena di
riportare, poiché ci mostra chiarissimamente che cosa intenda egli per natura

dell’'universale astratto. La forma umana, dice, € la natura e la sostanza comune

' “Formae vero, quae sunt consideratione abstractae, sunt formae quibus cognoscuntur corporalia et quae in
corporibus fundantur... [Intellectus] abstrahit eas [scl. corporales formas] primo a sensibus, postea ad
imaginatione et conditionibus materialibus... Et sic expoliatis omnibus conditionibus materiae et singularis
subsistentiae, accipit eas abstractas et universales, communes et immateriales...” Summa II, 35 (285); con
poche varianti anche in Tract., Il, 15 (83-4)

2 cfr. Summa I, 35 (286-7); Tract. Il, 16 (84)
44



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

a tutti gli esseri singolari della specie “uomo”. Se essa si trova moltiplicata per il
fatto che sussiste in questo o in quell’individuo, cid non avviene per sua natura,
altrimenti uomo si predicherebbe solo di quel singolare a cui per natura conviene.
La materia, non la forma, ¢ dunque principio di individuazione; la stessa materia
¢ anche causa degli altri accidenti (qualita, quantita, ecc.) e non la forma,
altrimenti ciascun uomo sarebbe uguale ad un altro anche negli accidenti. Cio
che rende conoscibile la forma all’intelletto € il suo stato di spoliazione; essa €
libera da ogni accidente materiale. Ecco perché quando si apprende mediante
Iintelletto “verissima est ipsius formae apprehensio”. !

Giovanni continua l’esposizione della dottrina dell’astrazione dicendo che ad
ogni grado di astrazione (e si noti che qui parla di astrazione metafisica)
corrisponde un diverso tipo di apprendimento. Ci sono infatti tre classi di forme
diversamente astratte per propria natura, come le forme spirituali, chiamate
anche metafisiche dai filosofi ?; esse possono essere apprese solo attraverso una
conoscenza intellettuale. Le seconde sono le forme astratte per un certo riguardo,
e non astratte per altro riguardo, come le forme matematiche; esse sono astratte
dalla materia ma non dalle condizioni materiali, perché infatti una linea o una
figura determinano un luogo o una posizione; queste forme sono conoscibili
principalmente mediante limmaginazione e, con un’astrazione dalle condizioni
materiali, dall’intelletto. Infine ci sono le forme non astratte per natura 3; esse
sono le forme fisiche o naturali. Non vi € conoscenza di queste forme senza

astrazione dalla materia; esse sono conoscibili principalmente mediante i sensi

1 cfr. Summa Il, 35 (287); Tract., Il, 16 (85)

2 La lezione della Summa Il, 35 (297) & “mathematicas”; & senz’altro lezione errata, poiché le forme
matematiche verranno subito dopo e costituiranno a seconda classe.

3 Anche qui la Lezione della Summa ¢ errata: “formae abstractae secundum se”
45



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

esterni; con un’astrazione dalla materia mediante l’immaginazione; con
un’astrazione anche dalle condizioni materiali mediante l'intelletto. !

Tutto questo concorda molto bene con quanto viene detto a proposito della
divisione delle facolta conoscitive secondo lo Pseudo-Agostino. 2

Si impone ora una constatazione importante: con questa soluzione del
problema dell’astrazione siamo davanti ad un tomismo ante litteram. Giovanni
della Rochelle, a differenza dei maestri suoi contemporanei, da al problema la
stessa soluzione che fornira S. Tommaso. Tutti coloro che accettavano la teoria
dell’astrazione come soluzione del problema del processo conoscitivo
ammettevano per conseguenza un rapporto genetico tra pensiero e conoscenza
sensibile, ma inutilmente perché poi non spiegavano in quale senso si dovesse
intendere questo rapporto, cio¢ in che modo si passasse dal singolare della
conoscenza sensibile all'universale della conoscenza intellettiva, o comunque le
soluzioni date non erano le piu logiche. E’ il caso, tanto per citare il maestro piu
vicino a Giovanni della Rochelle, di Alessandro di Hales; egli non ci da nessuna
spiegazione del procedimento dell’astrazione: ci dice solamente che lintelletto
agente astrae le forme che trova nell'intelletto materiale e le attualizza 3,

costruendo 'universale mediante la comparazione dei singolari *.

1 cfr. Summa Il, 35 (287-88); Tract. I, 16 (85-6)

2 “Est autem sensus, sicut dicit Augustinus, illa vis animae, quae rerum corporearum percipit formas
praesentes. Imaginatio vero est vis animae, quae rerum corporearum corporeas percipit formas secundum
quod absentes; sensus namque formas in materia percipit; imaginatio extra materiam; et eadem vis, quae
exterius formata sensus dicitur, usque ad intimum transducta, imaginatio vocatur... Ratio vero est ea vis
animae quae rerum corporearum naturas, formas, differentias, propria, accidentia percipit, scilicet universali
omnia incorporea; sed non extra corpus, nisi ratione subsistentiae”. Summa I, 4 (227); quasi alla lettera
anche in Tract., Il, 49 (125).

3 “Quae pars [scl. intellectus agens] cum obviaverit formae intellegibili phantasmate existenti, abstrahit eam
ut sit actu intellecta”. Summa Theol., ed. Quaracchi, t. Il, n. 372, p. 452b

4 “Modus vero proprius rationis est accipere in collatione: ut unum in multis velut universalem formam in
multis singularibus et unum ex alio et post aliud, ut ex principiis conclusiones”. Op. cit., t. I, n. 17, p. 28b

46



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Ha senso invece ammettere tra pensiero e percezione sensibile un rapporto
genetico solamente quando l'universale del pensiero si identifica, dal punto di
vista metafisico, col singolare della percezione sensibile !, ossia I'universale é il
singolare stesso della conoscenza sensibile elevato allo stato di astrazione. Questo
sostenevano frate Giovanni, che col succitato esempio della forma umana
intendeva dire che 1'universale si identifica con l’essenza dell’individuale; e San
Tommaso, secondo cui 'universale non esiste fuori delle singole cose, ma € reale
solo in esse 2.

La soluzione che San Tommaso estendera a tutto il problema della
conoscenza 3 ci &€ data da Giovanni per una sola parte del problema: attraverso il
processo di astrazione noi giungiamo solamente alla conoscenza intellettuale del
mondo materiale, delle forme fisiche. Ma ci sono anche le forme pure, gia
astratte, per la conoscenza delle quali il nostro Scolastico non si accontenta delle
analogie col mondo materiale e, da buon agostiniano, ricorre alla teoria della
conoscenza superiore: la faccia superiore dell’anima, quella che non ha bisogno
dei sensi nel processo conoscitivo, € incaricata di darci la conoscenza delle forme

pure.

1 cfr. ROHMER, La théorie de I'abstraction dans I’école franciscaine, in AHDLMA, 1lI, 1928, p. 128; cfr, anche
ALEX. DE HALES Summa Theol., cit., t. I, prolegomena, p. XLIX, nota 24

2 cfr. Contra Gent., |, 65

3 Per S. Tommaso, attraverso la considerazione delle cose materiali, giunte astratte alla nostra conoscenza,
il nostro intelletto pud arrivare ad una qualche conoscenza delle cose immateriali. Cfr. Summa theol., |, q.
85, art. 1.

47



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

48



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Cap. 4 - Divisioni e funzioni dell’intelletto

E’ bene ora, prima di trattare dell’altro “modus cognoscendi”, esporre quanto
dice Giovanni sulle divisioni e le funzioni dell’intelletto umano; questo argomento
viene affrontato ora prima di tutto per seguire l'ordine di esposizione della
Summa e del Tractatus, e poi perché serve come discorso conclusivo
sull’astrazione e introduttivo sulla conoscenza delle forme pure e
dell’illuminazione. Il nostro Scolastico vi dedica sufficiente spazio perché si possa
pensare che egli lo ritenesse un argomento importante: sei capitoli nella Summa,
a cui ne corrispondono nove nel Tractatus.

Giovanni della Rochelle inizia accettando la divisione aristotelica tra
intelletto passivo e corruttibile, detto anche materiale, e intelletto incorruttibile e
separabile. Il primo ¢ la facolta inferiore della parte intellettiva, che € congiunta al
sensibile, e coglie le specie intelligibili nei dati di memoria. Questa facolta &
necessaria affinché l'intelletto separabile possa “intelligere” la specie astratta dai
suddetti dati, ed € una facolta che garantisce la continuita tra gli atti della
potenza sensibile e gli atti della potenza intellettuale. Questa facolta appartiene
all’anima in forza della sua unione col corpo; € chiamata anche razionalita perche

puo cogliere I'universale nel particolare, non pero l'universale in quanto tale. !

T cfr. Summa Il, 36 (288-9); Tract, Il, 17 (86-7). La lezione del Tractatus “potens est accipere universalia in
particularibus, quamvis non universale per modum universalis” € senz’altro da preferirsi a quella della
Summa “potens est accipere utilia in particularibus, quamvis non utile per modum utilis”; questa lezione da
alla frase un senso che nel contesto non regge.

Il Tractatus poi aggiunge: “Haec iterum vis vocatur ab Aristotele intellectus possibilis et permixtus”; questa
frase nella Summa & stata soppressa, probailmente per le ragioni indicate nel cap. 2 di questa tesi.

49



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Quest’ultimo compito appartiene solo all’intelletto separabile. Giovanni della
Rochelle salva cosi, come fa anche il suo maestro Alessandro, il principio della
superiorita dell’anima; infatti la funzione di cogliere le specie intelligibili nel
particolare € attribuita ad una facolta come l'intelletto materiale che ha ragione di
esistere solo in quanto 'anima e il corpo sono, per un certo aspetto, uniti, e che
ben si distingue dall’intelletto dall’intelletto possibile, il quale non €& a diretto
contatto col sensibile perché riceve dall’intelletto agente cido che questo trova
nell’intelletto materiale; e si noti che lintelletto possibile, insieme con l'intelletto
agente, appartiene solo all’anima ed € separabile con lei dal corpo.

E’ interessante notare in questa teoria una sintesi dottrinale che pero,
secondo il Salman 1, non & frutto personale di frate Giovanni. Le funzioni nfatti
che il nostro Scolastico attribuisce all’intelletto materiale sono attribuite da
Averroe alla cogitativa; e per questo riguardo Alessandro di Hales si dimostra pitu
fedele del suo discepolo nei confronti delle dottrine degli Arabi, accettando la
teoria averroista della cogitativa. 2 Giovanni della Rochelle ha accettato invece
una dottrina caratteristica che il Salman pensa derivata da una tradizione latina
che aveva accolto una teoria averroista modificandola in modo da renderla adatta
allo spirito del pensiero cristiano. 3 Che lo sforzo dottrinale non sia di Giovanni &
poi dimostrato dal fatto che nell’esposizione della teoria egli segue quasi alla
lettera Filippo il Cancelliere. 4

Anche nella denominazione di questa parte dell’intelletto il nostro Scolastico

non ¢ fedele ad Aristotele ed agli Arabi; non € vero infatti che il vod¢ rmaBetuxkoc di

1 cfr. D.H. SALMAN, Jean de la Rochelle et les débuts de I'averroisme latin, in “AHDLMA”, XVI, 1947-48, p.
139.

2 cfr. ROHMER, La théorie de I'abstraction..., cit., pp. 108-110

3 cfr. SALMAN, art. cit., p. 143

4 ibidem, pp. 139 e sgg.
50



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Aristotele sia anche chiamato dallo stesso col nome di “materiale”. Tale
denominazione si trova invece nei commentatori e interpreti di Aristotele, ma con
differenti valenze semantiche. In Averroé sta infatti ad indicare !lintelletto
possibile; in Alessandro d’Afrodisia, Avicenna ed Al Ghazali sta ad indicare uno
stato dell’intelletto possibile, quello di pura potenza rispetto alla funzione del
conoscere. 1

Continuando nell’esposizione, Giovanni ci dice che intelletto possibile e
intelletto agente sono le due parti dell’intelletto separabile e incorruttibile secondo
una differenza di natura. L’intelletto possibile ne costituisce il principio materiale,
I'intelletto agente il principio formale; il primo € come una tabula rasa, non
dipinta ma pronta a ricevere ogni pittura; il secondo € agente a modo di luce, anzi
si identifica col lume intelligibile della Prima Verita che ci € impresso per natura
ed agisce come luce sempre irradiante; si comporta, nei riguardi delle specie
intelligibili da manifestare come la luce nei confronti dei colori, come dicono
Aristotele e gli altri filosofi. 2

Giovanni passa poi ad esporre piu diffusamente la struttura e le funzioni
dell’intelletto possibile e dell’intelletto agente.

Che lintelletto possibile esista, ci dice, € cosa certa: se infatti noi non
avessimo una disposizione a ricevere le specie intelligibili, sarebbe impossibile per
un essere non intelligente diventare intelligente; l'intelletto possibile costituisce
questa disposizione, e funziona passando dalla potenza all’atto attraverso diverse
tappe dell’acquisizione del sapere. Come infatti il saper scrivere € posseduto in

potenza dal bambino, in diverso gradi di potenza dall’adulto che sta imparando,

1 ibidem, p. 142

2 cfr. Summa, Il, 36 (289); Tract., I, 17 (87). Anche in quest’ultimo passo si nota la soppressione di una
citazione del nome Aristotele nella Summa: il “sicut dicit Aristoteles et alii philosophi” del Tractatus diventa
nella Summa “sicut dicunt Philosophi”.

51



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

in atto da chi sa gia scrivere, cosi anche l'intelletto possibile, secondo Avicenna, ci
dice frate Giovanni, nella sua parte del processo conoscitivo passa attraverso
quattro tappe, a cui corrispondono quattro differenti modi di essere.

C’¢ lintelletto materiale !, che, a somiglianza della materia prima, non
possiede alcuna forma, ma pud essere il soggetto di tutte le forme; il secondo,
“intellectus in habitu”, & l'intelletto munito di disposizioni, che contiene in sé i
principi e le proposizioni per sé noti, come il principio che il tutto ¢ maggiore di
ogni sua parte; il terzo, “intellectus adeptus”, possiede anche le conclusioni che
derivano dai principi per sé noti, ma non ha in atto un’attivita di considerazione
di quelle conclusioni; il quarto infine, “intellectus accomodatus”, € l'intelletto che
fa uso, in atto, delle sue facolta. 2

Come si vede, con la divisione dell’intelletto possibile siamo in un terreno
puramente avicenniano.

E’ da notare che Giovanni accenna gia al compito che svolge l'intelletto
possibile nella conoscenza dei primi e piu alti principi del sapere e delle
conclusioni che ne derivano.

Il nostro Scolastico specifica meglio il suo pensiero a proposito di questo
procedimento in appositi passi della Summa e del Tractatus in cui si parla delle

operazioni dell’intelletto possibile, la cui menzione vale la pena di anticipare.

' Da non confondersi con l'intelletto corruttibile detto anche materiale, di cui sopra; Alessandro di Afrodisia,
Avicenna ed Al Ghazali precisamente questo stato intendevano con I'espressione “intelletto materiale” (v.
pag. 51 di questa tesi)

2 cfr. Summa, Il, 36 (289-90); Tract., Il, 18, (87-8).
52



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

La dottrina esposta si ricollega ad una tradizione agostiniana e restera poi
una teoria tipica della scolastica francescana: quella della parte attiva
dell’intelletto possibile nel processo conoscitivo. 1

I1 compito dell’intelletto possibile, ci dice Giovanni, € di rivolgersi alle forme
che sono nell'immaginazione, le quali, illuminate dall’intelletto agente, vengono
astratte da ogni condizione materiale e impresse nell'intelletto possibile che riceve
cosi una forma; dopo di questo viene l'operazione vera e propria dell’intelletto
possibile, prima riguardo la quiddita dell’oggetto percepito, poi riguardo la
connessione di queste quiddita, che costituiscono i principi primi del sapere,
infine riguardo le conclusioni che ne derivano. Con un esempio Giovanni cosi si
spiega meglio: prima l'intelletto possibile conosce che cosa ¢ il tutto e che cosa ¢
la parte; poi la connessione tra questi due concetti, da cui deriva la proposizione
che il tutto € maggiore della parte, principio di per sé noto; infine conosce le
conclusioni che ne derivano, p. es. il fatto che il tutto continuo € maggiore di ogni
sua parte. Percio per via induttiva si conquista la forma universale, astratta dai
singolari, in virtu della quale l'intelletto possibile risulta informato dalla “species
intelligibilis”; per via sillogistica si perfeziona l'operazione dell’intelletto possibile

gia formato?.

T cfr. E. GILSON, La philosophie de Saint Bonaventure, Paris, Vrin, 1924, pp. 351 e sgg; anche p. E.
BETTONI, Il problema della conoscibilita di Dio nella scuola francescana, Padova, CEDAM, 1950, pp.
117-120

2 “Sequitur operatio intellectus possibilis. Primo, circa quantitatem [lezione errata; Tract.: quidditates];
secundo, circa complexiones [Tract.: comprehensiones] primas, quae sunt principio scientiarum;
tertio circa conclusionem. Verbigratia, primo conscit quid totum, quid pars, quae sunt intentiones
simplices. Secundo cognoscit complexiones [Tract.: propositionem] quae est principium per se
notum, scilicet omne totum est maius sua parte. Tertio, conclusionem quae consequitur, scilicet
quod totum continuum est maius sua parte et sic in caeteris. Per viam ergo inductionis colligitur
ipsa forma universalis, abstracta a singularibus, qua formatur intellectus possibilis. Per viam
sillogismi perficitur operatio intellectus possibilis iam formati”. Summa II, 37 (293-4); Tract. Il, 22
(93-4)
53



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Giovanni poi aggiunge che, riguardo alla prima via, l'intelletto ha bisogno dei
sensi e delle capacita di astrazione; riguardo alla seconda ¢ invece indipendente
dai sensi e dall’astrazione?.

Il pensiero rupelliano qui non € molto chiaro, forse perché espresso in forma
esageratamente sintetica; si impone dunque la necessita di un breve commento e
illustrazione di questo passo che io ritengo importantissimo, percheé qui proprio si
vede come nel problema della conoscenza Giovanni propenda maggiormente per
l’agostinismo. In relazione a quanto si dovra poi dire a proposito
dellilluminazione divina, mi pare di poter sostenere che il passo deve essere
interpretato in questo senso.

Le forme sensibili esistenti nell'immaginazione mediante la luce dell’intelletto
agente vengono astratte da ogni condizione materiale e impresse nell’intelletto
possibile che cosi riceve una forma. Allora esso inizia la sua attivita, e conosce
queste forme rese cosi universali mediante l’astrazione, una per una,
indipendentemente da ogni rapporto tra di loro; sono i concetti, per cui Giovanni
usa il termine “quidditates”. L’intelletto dunque acquista per via induttiva certi
concetti. A questo punto, e qui siamo nel vivo della questione, il nostro Scolastico
a mio avviso vorrebbe dirci che i legami (complexio) tra i concetti cosi acquisiti
vengono stabiliti secondo nessi innati, apriori, che sono costituiti da quelle
disposizioni che possiede lintelletto in habitu, secondo stadio dell’intelletto
possibile. La relazione, per esempio, tra i due concetti di tutto e parte, ricavati
dall’esperienza, viene stabilita secondo un determinato nesso apriori, innato; ne
risulta un giudizio, quello secondo cui il tutto € maggiore di ogni sua parte, che ¢
uno dei principi primi del sapere. Cosi avviene anche per il principio di non-

contraddizione. Mi si potrebbe obiettare che nel passo citato non si parla affatto

1 cfr. Summa Il, 37 (294); Tract. II, 22 (94).
54



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

di innatismo, e questo € vero; ma nel capitolo seguente un passo estremamente
chiaro dice cosi: “Secundum hanc vim [scl. intelligentiam| sunt nobis impressa
iudicia veritatis circa principia scientiarum, ut de quolibet affirmatio vel negatio,
et omne totum est maius sua parte et huiusmodi, quae dicuntur esse innata
naturae cuiuslibet addiscentis per lumen similitudinis primae veritatis”l.

Qui si afferma esplicitamente che i primi principi del sapere sono innati in
virth di una illuminazione divina; inoltre si sottintende che 1”intelligentia” ci
garantisce la verita di questi primi principi, sempre in virtua di quella luce divina
partecipata.

In questi concetti, particolarmente in quelli di innatismo e illuminazione, sta
tutto l'agostinismo di Giovanni della Rochelle; le prime nozioni non sono ricavate
dall’esperienza, come diceva Aristotele, ma sono innate, come diceva Agostino; nei
loro confronti l’esperienza non fa da causa, ma semmai da occasione del loro
essere presenti nell’intelletto.

Per via sillogistica poi l'intelletto ricava conclusioni che derivano da quei
primi principi. E’ facile spiegarsi qui con un esempio a cui anche Giovanni
ricorre. Il tutto € maggiore di ogni sua parte; il continuo € un tutto; dunque il
tutto continuo & maggiore di ogni sua parte.

E’ duplice dunque il modo di operare del nostro intelletto: uno induttivo,
secondo cui per astrazione si arriva alla conoscenza intellettuale del mondo
sensibile, processo che si compie necessariamente con l'aiuto dei sensi; uno
invece secondo cui si conoscono le forme gia astratte per natura (come sono
appunto i primi principi del sapere, oltre che le forme pure per eccellenza;

I’'anima, Dio, ecc.), dove i sensi non hanno alcune funzione; per la conoscenza

1 cfr. Summa Il, 38 (295); Tract. II, 23 (95).
55



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

infatti di queste forme astratte € sufficiente l’attivita autonoma dell’intelletto
possibile illuminato dall’intelletto agente!.

Vorrei fare un’ultima osservazione sul significato che Giovanni attribuisce al
termine “induzione”. Due volte € usato questo termine nei capitoli 11,22 del
Tractatus e I[,37 della Summa; ma l'autore non specifica esattamente che cosa
intenda con questa parola; mi pare, esaminando bene il passo, che ambedue le
volte Giovanni lo usi nel senso di astrazione. Specialmente per quanto riguarda la
prima frase “per viam ergo inductionis colligitur ipsa forma abstracta a
singularibus” & difficile sostenere che qui si intenda l'induzione come passaggio
tout court da un singolare ad un universale.

Secondo quanto € stato esposto, mi permetto di dissentire dall’opinione del
p. Manser che attribuisce all’intelletto agente, illuminato direttamente da Dio, la
capacita di conoscere i piu alti principi del sapere?.

Che tale funzione sia dell’intelletto possibile e non dell’intelletto agente (che
fornisce solo lilluminazione) risulta chiaramente dal testo citato. Che poi
I'intelletto possibile venga illuminato, questo € vero, ma non si tratta di
un’illuminazione divina diretta o attuale sull’intelligenza umana, come sostiene il
Manser, ma di un’illuminazione da parte dell’intelletto agente, che si verifica in
virtu di quella luce intelligibile fatta a somiglianza della luce della Verita Prima e
che ¢ innata, impressa per natura fin dalla creazione, come Giovanni ci dice
altroves.

Questa illuminazione, sulla cui natura e funzione ci si dovra soffermare nel

prossimo capitolo, deve essere si intesa come proveniente da Dio, ma non

1 cfr. Summa Il, 37 (294); Tract. II, 22 (94).

2 cfr. G. M. MANSER, Johann von Rupella, + 1245. Ein Beitrag zu seiner Charakteristik, mit besonderer
Beriicksichtigung seiner Erkenntnislehre, in “Jahrb. fir Phil. und spek. Theol.”, XXVI, 1912, pp. 311-319

3 cfr. Summa |, 3 (107-9)
56



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

direttamente e attualmente. Dio illumina direttamente e attualmente il nostro
intelletto solo nel caso di una conoscenza soprannaturale delle verita che
oltrepassano la ragione umana, sostiene Giovannil; non mi pare che si debba e si
possa parlare di conoscenza soprannaturale dei primi principi del conoscere?.

E’ interessante ora esaminare il pensiero rupelliano circa la natura e le
funzioni dell’intelletto agente. Qui €& possibile ritrovare, a mio avviso, il tentativo,
in parte anche riuscito, di dare una soluzione personale al problema
dell’esistenza di un intelletto agente creato, della separazione o meno
dell’intelletto agente, di chi adempie il ruolo di intelletto agente. E’ possibile
notare, anche in questa parte dell’esposizione, una certa sintesi tra aristotelismo
e tradizione teologica, sotto forma di ricerca nelle autorita scritturali e teologiche
di una conferma della dottrina arabo-aristotelica dell’intelletto agente; tentativo
questo che tuttavia non € nuovo e che gia si puo trovare nei maestri di teologia
che scrivono appena prima di Giovanni.

La funzione di intelletto agente, ci dice il nostro Scolastico, € quella di
illuminare, ossia diffondere la luce dell’intelligenza sopra le forme sensibili
esistenti nellimmaginazione o nella “aestimatio”, ed illuminando estrarle da ogni
condizione materiale, e cosi astratte unirle e ordinarle nell’intelletto possibile, cosi
come la luce astrae le specie dei colori e le unisce alla pupilla dell’occhio3.

Che lintelletto agente poi esista necessariamente, ¢ provato da Giovanni
seguendo Avicenna.

L’anima umana prima ¢ intelligente in potenza, poi € intelligente in atto; ma

ogni passaggio dalla potenza all’atto presuppone una causa efficiente; esiste

1 cfr. Summa Il, 37 (292); Tract., Il, 20 (90)

2 Sulla conoscenza dei primi principi del sapere si vedano le acute osservazioni del p. P. MINGES, Zur
Erkenntnislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, in “Phil. Jahrb.”, 1914, pp. 469-74

3 cfr. Summa Il, 37 (293); Tract., Il, 22 (93)
57



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

dunque questa causa, poiché la nostra anima, riguardo alla capacita di
comprendere, passa dalla potenza all’atto. Ma la causa che da la forza intelligibile
puo essere solo un’intelligenza in atto; necessariamente dunque esiste un
intelletto agentel.

Si entra poi nel vivo della questione: questo intelletto agente € separato
dall’anima o € una sua differenza specifica? Chi puo adempiere il ruolo di
intelletto agente, un’intelligenza creata o increata? Questa ¢ la soluzione:
valendosi dell’autorita di S. Agostino, di Dionigi (in realta lo Ps. Dionigi) e delle
Sacre Scritture si possono sostenere tre tesi.

La prima € che intelletto agente puo essere Dio; e Giovanni lo prova citanto
S. Agostino: “Sicut in isto sole tria advertimus, scilicet quod est, quod filget et
quod illuminat, sic in secretissimo Deo tria intelligere debemus, scilicet quod est,
quod intelligit, quod coetera intellecta facit”?. Dunque, dice Giovanni, Dio &

intelletto agente; e cita anche un passo del vangelo di S. Giovanni: “Lux vera quae

illuminat omnem hominem”3.

La seconda tesi € che intelletto agente puo essere anche l’angelo; citando lo
Ps. Dionigi (De hierarchia coelesti), Daniele e ’Apocalisse, Giovanni della Rochelle
ci dice che le rivelazioni spettano anche agli angeli. Questa manifestazione
angelica avviene a livello intellettivo, ed essendoci proporzione tra la luce
dell’intelligenza angelica e la capacita dell’intelletto umano di coglierla, allora
I’'angelo puo essere intelletto agente rispetto all’intelletto possibile umano.

La terza tesi € che lintelletto agente non €& separato dalla sostanza

dell’anima, anzi € una differenza specifica di quest’ultima; Giovanni lo prova

1 cfr. Summa Il, 36 (290); Tract., Il, 19 (88-9)

2 AUGUSTINUS, Salilog., I, 8, 15; in P.L. 32, col. 877

3lohan. |, 9
58



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

citando un versetto del Salmo 4: “Signatum est super nos lumen vultus tui,
Domine”!. Quindi, dice, noi abbiamo impresso un segno che é fatto a somiglianza

della luce divina, dalla creazione ci ¢ impressa una luce per conoscere le cose

intelligibili; questo € quanto noi chiamiamo intelletto agente; perco esso non ¢
separato dalla nostra anima?. Vedremo che Giovanni accogliera tutte e tre le tesi,

assegnando ora a Dio, ora all’angelo, ora alla luce innata dell’anima il ruolo di
intelletto agente, a seconda degli oggetti della conoscenza o del modo di
conoscerli.

La cosa piu importante da notare qui ¢ il fatto che a comprovare le dottrine
sostenute vengono chiamate le “auctoritates” cristiane, nonostante si stia
trattando della classificazione avicenniana delle potenze dell’anima. In realta la
dottrina esposta non € per niente avicenniana; si nota infatti una sintesi tra
motivi di ispirazione avicenniana, aristotelismo e tradizione teologica; non ¢ il
primo tentativo, come si € detto, e tuttavia acquista particolare significato. Mi

pare che questo fatto possa suffragare la tesi gilsoniana dell’agostinismo

avicennizzante, cioé di una sintesi tra teologia e Aristotele tramite Avicenna3.

Aristotelismo, avicennismo e tradizioni teologiche sono presenti nella
dottrina di Giovanni proprio nel modo indicato dal Gilson: si tratta di compiere
una sintesi tra la teologia e l’aristotelismo che era arrivato a Giovanni non puro,
ma tramite i commenti, alquanto personali, di Avicenna.

In particolare il Gilson sostiene che nella Scuola Francescana non esiste un
solo tipo di adattamento dell’agostinismo, bensi due varieta; l’elemento

caratterizzante € proprio il problema dell’esistenza di un intelletto agente creato.

'Ps., IV, 7

2 Cfr. Summa Il, 37 (290-1); Tract. 11, 19 (89-90)

3 cfr. E. GILSON, Pouquoi Saint Thomas a critiqgué Saint Augustin, in “AHDLMA”, |, 1926-27, pp. 5-129
59



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Giovanni della Rochelle, con Alessandro di Hales e S. Bonaventura, appartiene
alla corrente di quelli che, pur sostenendo la dottrina dell’illuminazione divina,
attribuiscono all’anima umana un proprio intelletto agente; appartengono all’altra
corrente quei filosofi, come Ruggero Bacone, per i quali ’espressione di intelletto
agente si applica solo in un certo senso all’anima umana, ma propriamente si

applica solo a Dio.1

Giovanni della Rochelle poi, stabilito chi puo adempiere il ruolo di intelletto
agente, determina in concreto i casi in cui Dio, angeli e luce innata dell’anima ne
assumono il ruolo; ma le soluzioni in proposito le vedremo piu avanti, quando si
trattera del problema dell’illuminazione divina. E’ sufficiente dire ora che anche in
questo caso si ha una rielaborazione in senso cristiano della dottrina aristotelica
dellintelletto agente, che la Scuola Francescana accetta senza nessuna difficolta,
poiché si accorda con la teoria dell’illuminazione di derivazione agostiniana (a
modo di luce infatti agisce l'intelletto agente).

Da un punto di vista storico dobbiamo notare che Giovanni della Rochelle fu
uno dei primi teologi ad ammettere 'esistenza di un intelletto agente creato; non
¢ naturalmente l'intelletto agente separato degli Arabi, poiché al nostro Scolastico
preme assicurare I'immortalita dell’anima personale.

Un tentativo di sintesi ancora piu interessante si pud notare nei capitoli in
cui Giovanni da una divisione dell’intelletto “secundum differentiam ordinis”, una
divisione cio¢ il cui criterio € dato dal grado di perfezione raggiunto dalle diverse
parti di questa facolta. Cio che ¢ interessante non € tanto il pensiero esposto,
quanto il fatto che la classificazione avicenniana della potenza intellettiva viene

messa in relazione alle classificazioni di S. Agostino e di S. Giovanni Damasceno,

1 ibidem, pp 84-5
60



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

pure esposte nella Summa e nel Tractatus!; Giovanni della Rochelle cioé mette in

relazione gli elementi corrispondenti delle tre classificazioni. Cosi ci dice che
I'intelletto si divide in una parte inferiore e in una parte superiore. Quest’ultims ¢
la suprema tra le forze appreensive, € capace di conoscere la verita increata e, da
un punto di vista conoscitivo, assume anche i nomi di “intellegentia” e “mens”. La
corrispondenza tra questo elemento della classificazione agostiniana ed un
elemento di quella avicenniana ¢ stabilita in tale senso: la parte superiore
dell’intelleto di identifica sostanzialmente con lintelletto agente; i due elementi

non differiscono “realiter” ma “secundum rationem”2. La stessa corrispondenza

sostanziale sussiste, afferma Giovanni, tra la parte inferiore dell’intelletto e
I'intelletto possibile; cosi questa parte dell’anima si pud chiamare “speculativus

intellectus” o “ratio” se si considera la sua funzione, “intellectus possibilis” se si

considera la sua naturaS.

Con questo frate Giovanni ci dice che la divisione della facolta intellettiva
data da S. Agostino e quella di Avicenna si accordano perfettamente; la differenza
di denominazione deriva dal fatto che S. Agostino ha diviso quella facolta secondo
la funzione che ogni sua parte ha nel processo conoscitivo; Avicenna invece ha
diviso l'intelletto in base alla natura delle sue parti. Cosi la corrispondenza fra la

natura e le funzioni di ogni parte € stabilita dal nostro Scolastico nel modo

' Per S. Agostino cfr. Summa I, 3-4 (223-8); Tract. 11,48-49 (124-6). Per S. Giovanni Damasceno cfr. Summa
I, 9 (232-5); Tract. Il, 41 (116-8)

2 “Sciendum ergo quod intellectiva virtus subdividitur per superiorem partem et inferiorem; superior vero
intelligentia dicitur ab Augustino, est autem huiusmodi via suprema inter apprehensivas ad cognoscendam
veritatem increatam... Nota etiam quod haec vis eadem est secundum substantiam cum intellectu agente,
sed, secundum quod consideratur haec vis ut natura quaedam, sic dicitur intellectus agens, secundum vero
quod apprehensiva, sic dicitur intelligentia vel mens.” Tract. 1l, 23 (95); con qualche variante in Summa I, 38
(294-5).

3 “Inferior autem vis intellectus, si consideretur ut natura quaedam, sic dicitur intellectus possibilis et sunt
actus ipsius, qui dicti sunt; si vero consideretur ut apprehensiva, sic dicitur speculativus intellectus vel ratio.”
Summa I, 39 (295); Tract. Il, 23 (95).

61



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

suddetto, dimostrando, a mio parere, la conciliabilita delle due classificazioni. Fin
qui il Damasceno ¢ stato lasciato fuori, ma se si continua nella lettura dei passi
seguenti si vede che anche la sua classificazione viene conciliata con le altre due.
Vediamo come.

I due elementi delle classificazioni di cui abbiamo parlato, parte inferiore e
parte superiore, intelletto possibile e intelletto agente, sono sucettibili di ulteriori
divisioni. Cosi per la parte superiore o intelletto agente Giovani, citando
Agostino?!, ci dice che essa ha impressa fin dalla creazione un’immagine della
Trinita, la quale immagine risulta determinata da tre elementi: la memoria,
I'intelligenza, la volonta; la prima per ricordare la somiglianza con la Verita Prima
impressa nell’anima fin dalla creazione; la seconda per contemplare la Verita
Prima attraverso quell’immagine; la terza per amare la verita prima mediante una

tendenza, pure impressa fin dalla creazione, a Quella2.

Per 'ulteriore suddivisione della parte inferiore o intelletto possibile Giovanni
non si rivolge pitt a S. Agostino, ma a S. Giovanni Damasceno; si tratta di una
suddivisione in base all’attivita della “ratio” o “intellectus speculativus”. Cosi ci
dice che l'anima razionale possiede quattro funzioni, in cui il nostro Scolastico
inserisce tutti gli atti intellettuali che ha potuto trovare nelle sue fonti;
principalmente quelli damasceniani, ma non solo quelli. La prima ¢ la funzione
inventiva, che si esplicita mediante I’ “ingenium” nei riguardi di un oggetto nuovo,
I’ “experimentum” per le cose sensibili, 1’ “apprehensio” per i concetti, la
“conceptio” per il giudizio, la “ratiocinatio” per 'argomentazione. La seconda ¢ la
funzione giudicativa; si esplica mediante 1’ “inquisitio” se ognuno trova da solo le

prove della verita di cid che apprende, la “disciplina” se le riceve da altri, la

1 cfr. AUGUSTINUS, De Trinitate I, 11-12, 17-19; in P. L. 42, coll, 982-4

2 cfr. Summa Il, 38 (294); Tract. Il, 23 (95)
62



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

“diiudicatio” per giudicare il valore delle prove, dalla quale derivano i tre gradi di
adesione: dubitatio, opinio, scientia. La terza ¢ la funzione memorativa, che ha il
compito di conservare le specie intelligibili, ripresentarle e ritrovare quelle
dimenticate; tre sono i tipi di memoria: una conserva le specie sensibili, una le
specie intelligibili, una limmagine della Verita Prima impressaci fin dalla
creazione. Infine la quarta € la funzione interpretativa, che si esplica mediante la
“excogitatio”, che & formazione del pensiero, e la “significatio”, che & espressione

del pensiero mediante segni e parolel.

Ecco che anche la classificazione damasceniana si adatta alle altre due; frate
Giovanni ci dice praticamente che tale classificazione € soprattutto una
suddivisione della parte dell’intelletto che Avicenna chiamava possibile e Agostino
ragione o intelletto speculativo.

Che cosa si puo dire di una tale sintesi? Certamente, come afferma il

Michaud-Quantin?, ci troviamo di fronte ad un sincretismo eccessivo, che vuole

in tutti i casi conciliare dei sistemi tra loro disparati; e tuttavia, nonostante
I’esagerazione, il tentativo di sintesi caratterizza molto bene la maniera con cui
Giovanni persegue lo scopo di costruire una classificazione delle potenze
dell’anima esaustiva di tutte le nozioni e i vocaboli allora conosciuti, e nello stesso
tempo assegnare a ciascuno di questi elementi un posto esatto in un sistema.

Si deve perd notare che esistono in questa classificazione almeno due
elementi positivi; essa € piu vasta e precisa di quelle che si possono riscontrare
negli altri autori contemporanei di Giovanni della Rochelle; inoltre, se qualche

critica si pud muovere a certe corrispondenze stabilite a proposito della parte

1 cfr. Summa Il, 39 (295-7); Tract. Il, 23 (95-8)

2 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de I'ame chez Jean de la Rochelle, in “Antonianum” XXIV, 1949,
p. 500

63



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

superiore dell’intelletto, certamente nella classificazione degli atti della parte
inferiore si devono evidenziare uno spirito logico e una chiarezza non comuni,

nonostante il sincretismo ad oltranza.

64



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Cap. 5 - La conoscenza intellettuale delle forme pure e la teoria
dell’illuminazione

Si tratta ora di vedere come secondo Giovanni della Rochelle si puo giungere
ad una conoscenza intellettuale delle forme che sono per loro natura astratte; e,
determinato questo processo, esporre la teoria dell’iluminazione formulata dal
nostro Scolastico. Si deve subito dire che se ¢ abbastanza chiaro il pensiero di
Giovanni sul modo di conoscenza delle forme pure, non altrettanto chiari,
omogenei, armonici sono la sua esposizione e il suo pensiero circa l'illuminazione.
Si dovra procedere pertanto in questo capitolo esponendo prima i testi, poi
esplicitandoli, confrontandoli e rivedendo quelli gia citati ed in cui in qualche
modo si era parlato di illuminazione, particolarmente quelli del capitolo
precedente.

La conoscenza intellettuale delle forme pure non avviene mediante
astrazione; le forme pure infatti, ci dice Giovanni, sono astratte gia per natura, e
dunque per natura intellegibili. Tra queste possiamo citare le forme attraverso le
quali si conoscono Dio, ’Angelo o la stessa anima e tutto cido che in essa €
contenuto.! Poco piul avanti Giovanni ci dice che queste forme vengono conosciute
solo dall’intelletto, non esiste cioé conoscenza sensibile delle forme pure. 2

Vediamo ora in che modo, secondo il nostro Scolastico, ’anima conosce Dio,

I’Angelo, se stessa e cio che € in lei. I passi della Summa II, 35 e del Tractatus II,

1 cfr. Summa Il, 35 (284-5); Tract. II, 15 (82-3).

2 “Primae formae [scl. simpliciter abstractae] solum comprehenduntur visione intellectuali. llla enim visio,
sicut dicit Augustinus, comprehendit res quae non habent imagines, nisi se ipsas”. Summa Il, 35 (288); Tract.
I, 16 (86)

65



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

15 che saranno ora esaminati parlano, si badi bene, di una conoscenza naturale
di queste forme pure, anche se non ¢ esplicitamente detto; pertanto in questo
caso, a riguardo di Dio , il “cognoscere” si riferisce soprattutto alla sua esistenza,
e solo in qualche modo alla sua essenza. La forma attraverso la quale si conosce
Dio, inizia Giovanni, € la somiglianza, cio¢ I'immagine della Prima Verita impressa
nell’anima fin dalla creazione; essa porta alla conoscenza di Colui di cui &
immagine. ! La forma invece attraverso cui si conoscono I'anima e I’Angelo & la
stessa anima razionale. Infatti non solo immagine impressale fin dalla creazione
¢ fatta a somiglianza di Dio, ma anche 'anima stessa; quando essa si serve di sé
come somiglianza in relazione a se stessa si conosce e si comprende. Quando
invece si serve di sé come somiglianza confrontandosi con altri esseri, allora o si
confronta con qualcuno sopra di sé secondo il cui modello & fatta, e cosi conosce
Dio di nuovo, questa volta “per modum acquisitionis”; o si confronta con
qualcuno secondo il cui modello essa non € creata, ma che ¢ fatto secondo il
modello comune, e cosi conosce I’Angelo come accanto a sé, per comparazione.
Questo ¢ cio che dice Agostino: ’anima conosce Dio sopra di sé, sé in sé, ’Angelo
accanto a sé. ?

Questa é l'esposizione rupelliana; qualche nota mettera bene in evidenza il
significato di quanto € stato esposto. Occorre dire innanzi tutto che qui abbiamo

il piu palese esempio di come Giovanni, nell’esposizione del pensiero altrui, riesca

T “Forma vero, qua cognoscitur Deus, est similitudo, vel imago primae veritatis impressa animae a
creatione... Imago autem impressa primae veritatis, ducit in cognitionem ipsius cuius est imago.” Summa Il,
35 (285); Tract. Il, 15 (83)

2 “Forma vero, qua cognoscitur anima vel angelus, est ipsa anima rationalis, quae, cum utitur se ut
similitudine, cognoscit se et intelligit referendo ad se. Cum ergo utitur se ut similitudine referendo ad alterum,
sic aut utitur se ut similitudine referendo ad illud, ad cuius imitationem facta est, supra se, et sic iterum
cognoscit Deum per modum acquisitionis; aut utitur se ut similitudine referendo ad alterum, ad cuius
imitationem facta non est, sed quod in eadem imitatione factum est, et sic cognoscit angelum ut ixta se, hoc
est secundum proportionem et comparationem ad se. Et hoc est quod dicit Augustinus, quod anima
cognoscit Deum supra se, se in se, angelum iuxta se”. Luoghi citati, seguito (questa & la lezione del Tract.;
poche varianti nella Summa).

66



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

per lo piu a far trasparire anche il suo pensiero; la dottrina esposta si trova infatti
nella parte delle due opere psicologiche dedicata alla classificazione avicenniana
delle potenze dell’anima, ma non si puo certamente dire che sia una dottrina
avicenniana. A proposito poi del contenuto, vediamo che Giovanni della Rochelle
ammette due modi di conoscenza naturale di Dio, uno innato ed uno acquisito;
riguardo a questo secondo modo di conoscere Dio, il p. Minges ci dice che
abbiamo davanti agli occhi una vera e propria prova a posteriori dell’esistenza di
Dio, anzi la piu bella perché si parte dall’anima e non da cose materiali.! Quanto
alla conoscenza che 'anima ha di sé, Giovanni ci dice chiaramente che essa si
conosce per autoriflessione, ed attraverso questo processo perviene ad una
qualche conoscenza degli Angeli e di Dio. Che l'anima comprenda di esistere
attraverso l'autoconsiderazione € detto anche proprio allinizio della Summa, nel
primo capitolo della prima parte, intitolato “ostenditur animam esse”, e che non
ha corrispondente nel Tractatus.?

Ma Giovanni della Rochelle ammette anche una conoscenza soprarrazionale
di Dio e della sua essenza, e una conoscenza dell’essenza angelica; per esporre
questa dottrina occorre riprendere il discorso sull’intelletto agente, interrotto ad
un certo punto nel capitolo precedente.? Stabilita l’esistenza di un intelletto
agente increato e di uno creato, stabilito che ad adempiere il ruolo di intelletto
agente possono essere Dio, I’Angelo e l'anima con la sua luce innata, fatta a
somiglianza della luce della Verita prima, Giovanni passa poi ad indicare

praticamente in quali casi Dio, Angelo e anima fungono da intelletto agente. Cosi

1 “Hier haben wir doch den schonsten Gottesbeweis aus der Geschdpflichkeit, a posteriori, allerdings nur
aus der Existenz und dem Wesen der Seele selber und allein, nicht aus den materiellen Dingen, die unter
der Seele sind”. MINGES, Zur Erkenntnislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, cit., p.468

2 cfr. Summa I, 1 (105-5)

3 Vedi pag. 60 di questa tesi
67



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

il nostro Scolastico, accettando la divisione agostiniana degli oggetti della
conoscenza in quattro categorie (sopra, sotto, accanto, dentro ’anima), sostiene le
seguenti tesi.

Per la conoscenza di cido che sta sopra l'anima, per esempio cid che si
conosce in modo soprannaturale intorno all’essenza divina e alla Trinita, 1'anima
ha bisogno di un’illuminazione della verita prima sopra la sua parte superiore; e
cosi S. Agostino (in realta il De Spiritu et Anima) dice che 'anima ¢ informata
direttamente da Dio, senza mediazione di alcuno. Pertanto, riguardo a queste
altissime verita, che oltrepassano la ragione umana, l'intelletto agente € Dio e la
sua illuminazione é “gratiae infusio ad contemplanda divina”. !

Per la conoscenza di cio che sta accanto all’anima, cioé l'essenza e gli atti
angelici, I’anima ha bisogno di una rivelazione o istruzione angelica; in questo
caso € I’Angelo l'intelletto agente. 2

Invece 'anima, per conoscere se stessa, cido che in essa € contenuto e cio che
sta sotto (le cose corporee) non ha bisogno di una luce esteriore; le € sufficiente la
luce innata che essa possiede, cioé l'intelletto agente, sua differenza specifica. 3

Anche per chiarire questa esposizione dobbiamo aggiungere qualche nota.
Ancora una volta notiamo che questa non € una teoria avicenniana, benché si
trovi esposta nella parte dedicata ad Avicenna. Un’altra considerazione, molto pit
importante, qui s'impone. Si apprende dall’esposizione che, per la conoscenza
soprannaturale di Dio, l'anima ha bisogno di un’illuminazione proveniente
direttamente da Lui, e che percio Egli € lintelletto agente; che poi per la

conoscenza dell’essenza angelica I’Angelo € intelletto agente; ma chi sia l'intelletto

1 cfr. Summa Il, 37 (292), ma con lezione imperfetta; Tract. Il, 20 (90)
2 luoghi citati, seguito

3 luoghi citati, seguito
68



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

agente nel caso della conoscenza naturale, innata o acquisita, di Dio e nel caso
della conoscenza naturale dell’Angelo, Giovanni non lo dice espressamente. A mio
avviso pero si dovrebbe arguire, dal confronto delle due esposizioni citate finora,
che, nel caso della conoscenza naturale di Dio e del riconoscimento dell’Angelo
come essere fatto secondo il modello comune, lintelletto agente non € separato
dall’anima, ma € quel lume innato di cui si parlava poco fa e che adempie il ruolo
di intelletto agente per la conoscenza dell’anima e delle cose corporee. A prova di
questo io direi che quando Giovanni tratta della conoscenza naturale di Dio non
parla per niente di illuminazione divina diretta e attuale; a tale tipo di conoscenza
si giunge in virtu della luce innata dell’anima, considerata sia come avente in sé
fin dalla creazione una similitudine o immagine della Prima Verita, sia come
similitudine o immagine essa stessa di Dio !. Si deve comunque concludere che
I'illuminazione divina diretta ed attuale € necessaria solamente per una
conoscenza soprannaturale di Dio, della sua essenza, di tutte quelle verita che Lo
riguardano e che oltrepassano la ragione umana, e che Dio € dunque intelletto
agente solo in questo caso. Ma cid non toglie, come vedremo, che sia ammessa
anche nella conoscenza naturale un’illuminazione divina di natura ben diversa da
quella che si esercita attualmente sull’anima umana.

Ma qual € la natura e quali sono le funzioni e il modo di agire di questa luce
innata dell’anima che funge da intelletto agente? Giovanni espone il suo pensiero
in proposito nel commento alla prima definizione dell’anima nella prima parte
della Summa e del Tractatus 2. Questi sono i due famosi passi che differiscono

sostanzialmente: il commento che offre il Tractatus é basato sulla dottrina

' cfr Summa |, 27 (143-5)

2y, Summa |, 3 (107-9); Tract., I, 4 (59)
69



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

aristotelica della tabula rasa, mentre quello della Summa € basato sulla teoria
agostiniana dell’illuminazione. Si sono gia viste le cause di questa discordanza !.

Certamente il commento della Summa € quello che piu fa al caso nostro;
sebbene la spiegazione della definizione in fondo sia uguale a quella del
Tractatus, tuttavia la sono contenute piu precise indicazioni e motivazioni, ben
diverse da quelle del Tractatus. Io penso che Giovanni, nel redigere la Summa, si
sia accorto che il commento del Tractatus non solo era insufficiente a chiarire il
suo pensiero circa la natura della luce posseduta dall’anima, ma era di dubbia
interpretazione, come vedremo; lo ha percio rifatto per esigenza dottrinale e non
solamente per I’esagerato aristotelismo del passo. In realta, leggendo il Commento
della Summa, si ha un’idea ben piu chiara di quanto espone Giovanni sul
problema dell’illuminazione, sebbene, come vedremo, per una parte di quanto
viene detto non si riesca a trovare un preciso accordo con quanto abbiamo gia
visto a proposito dellilluminazione. Invece il commento del Tractatus ha un
valore storico ben piu importante, perché si tenta una sintesi tra aristotelismo e
agostinismo, sebbene poi essa sia di fatto esteriore.

Ma vediamo i due testi, cominciando da quello della Summa. La definizione
in questione € tratta dal “De motu cordis” di Alfredo Anglico, di cui Giovanni della
Rochelle perd non conosce il nome: egli lo designa con l'espressione “un certo
sapiente”. Suona cosi: “Anima est substantia incorporea, intellectualis,
illuminationis a primo ultima relatione perceptiva” 2.

Il nostro Scolastico la spiega con un commento personale, giacché nel “De

motu cordis” non € commentata.

Tv. pagg. 30 e 31 di questa tesi

2y, Summa |, 2 (106)
70



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Egli premette un principio generale: bisogna distinguere, dice, tra realta e
perfezionamento della realta; infatti esistono esseri che ricevono in atto le loro
determinazioni sostanziali insieme col “primum esse”, cioé non appena iniziano
ad esistere; ci sono invece altri esseri che ricevono quelle determinazioni insieme
col “secundum esse” o “bene esse”, cioe¢ in seguito ad un perfezionamento della
loro prima realta. Cosi avviene anche per lilluminazione intellettuale divina.
L’Angelo percepisce quella luce non appena viene creato, e si pud dire dunque
che la percezione della luce intelligibile € contemporanea alla sua creazione;
I’'anima invece non percepisce quella luce al momento della sua creazione, ma in
seguito ad un perfezionamento della sua realta. In questo proprio sta la differenza
tra ’Angelo e I'anima umana: il primo possiede subito in atto, fin dalla creazione,
la capacita di conosce; 'anima invece al momento della creazione possiede quella
capacita solo in potenza. In tale senso si dice che I’Angelo percepisce la luce
“prima relatione” e I’'anima “ultima relatione” .

Per prima e seconda relazione, ci dice poi Giovanni, si potrebbe anche
intendere il diverso rapporto che intercorre tra Illuminante e illuminati. In tal
senso I’Angelo riceve la luce da Dio sua causa efficiente e cosi la percezione della

luce gli € connaturale; l'anima invece la percepisce in seguito ad un

1 “Receptio luminis est duplex; scilicet quantum ad primum esse, ut sit connaturalis ipsius essentiae rei, ut in
igne qui cum recipit ab ipsa quinta essentia, quae est natura coelestis, lumen, recipit cum suo primo esse, et
ideo est ei connaturale et coaevum; aut quantum ad secumdum esse, quod dicitur bene esse, quae non est
connaturalis, aut coaeva, ut receptio luminis in aere. Prius enim est esse aeris et post recipit lumen, ut
compleatur quantum ad bene esse. Si ergo vellemus comparare illuminabile ad principium luminis,
diceremus quod duplex est comparatio illuminabilis ad principium luminis: prima, quantum ad primum esse,
quod dicitur esse naturae; et sic ignis prima relatione recipit illuminationem, et secundum hunc modum
illuminatio est a primo fonte illuminationis, Deo; secunda autem est quantum ad secundum esse, quod
attenditur cum primo esse in angelis, et propter hoc, statim cum fuerunt, illuminati sunt et intellexerunt. Unde
illuminatio eis connaturalis est et coaeva; propter hoc in Psalmo dicitur: Qui facit ministros suos ignem
urentem, etc. Cum secundo vero esse descendit in anima, et hoc dico quantum ad comprehensionem; et
propter hoc est quod anima cum cito est, non intelligit, iudicando scilicet de rebus intellectis. Post esse ergo
naturae, comprehensionem luminis anima recipit in modum aeris. Consequitur ergo quod angelica natura
prima relatione recipit illuminationem a primo; anima vero rationalis secunda relatione”. Summa I, 3 (107-8);
in molti punti la lezione € chiaramente inesatta.

71



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

avvicinamento a Dio come sua causa finale e cosi quanto maggiore € questo
avvicinamento, tanto piu viene illuminata 1.

A questo punto € necessario mettere in evidenza due importanti precisazioni
di Giovanni, di cui vedremo piu avanti il significato. Si parla qui, ci dice il nostro
Scolastico, non di semplice ricezione della luce, ma di ricezione con percezione;
inoltre si parla di illuminazione naturale, non di luce della grazia o della gloria.

Giovanni della Rochelle risponde poi a due possibili obiezioni, specificando
meglio il suo pensiero. Si potrebbe infatti dubitare del fatto che ’'anima quando
viene creata sia come l’aria non illuminata, poiché il Salmista dice: “Signatum est
super nos lumen vultus tui, Domine”. Giovanni risponde che in realta il sigillo
della luce € impresso nell’anima fin dalla creazione, e pertanto essa ha la luce
secondo la relazione prima; tuttavia non la percepisce, perché ricevere € ben altra
cosa che percepire. Il cieco infatti, quando si trova alla luce del sole, non la
percepisce sebbene la riceva; allo stesso modo il gattino neonato gia prima del
nono giorno riceve quella luce nella sua pupilla, ma solo col nono giorno di vita la
percepisce.

La seconda obiezione riguarda gli uomini malvagi; si potrebbe pensare che
questi non ricevono il lume della conoscenza, poiché non si avvicinano, a causa
del loro stato, a Dio come causa finale, anzi se ne allontanano. Ma Giovanni

risponde che l'avvicinamento a Dio dipende solo in parte dalla nostra volonta; €

1 Vel aliter: duplex est relatio creaturae ad suum creatorem. Prima est ad ipsum ut ad principium; secunda ut
ad finem. Secundum utramque intelligitur receptio luminis a primo; quia, aut receptio luminis est ut a
principio, et sic necesse est esse lumen receptum ut coaevum ipsi naturae rei, quae creatur ab ipso
principio. Aut etiam erit receptio luminis per accessum ad ipsum Deum ut finem; et sic consequitur ipsum
esse rei luminis receptio, sicut accessum ad finem; dico receptionem cum comprehesione luminis. Dicamus
ergo, quod receptio luminis est in angelo secundum quod exit per creationem a suo principio, et propter hoc
prima relatione suscipit lumen a primo et est ei connaturalis. Secundum accessum ad ipsum ut ad finem est
receptio luminis in anima rationali, et inde est quod in primo statu suo, est ut aer non illuminatus; et postea
per accessum maiorem et maiorem ad fontem luminis magis et magis illuminatur, et propter hoc ultima
relatione suscipit illuminationem a principio. Loquimur hic de illuminatione naturae, non gratiae vel gloriae”.
Ibidem, seguito.
72



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

dovuto infatti anche alla perfezione naturale che Dio da a tutti gli uomini; Egli
non vuole abbandonare la sua bonta a causa della nostra iniquital. Da
quest’ultimo passo si intende chiaramente come questa non sia una teoria
mistica.

Anche per questa lunga esposizione si rendono necessarie alcune
osservazioni. Prima di tutto bisogna notare che qui non si parla dellilluminazione
divina necessaria per la conoscenza soprannaturale in cui Dio ¢ intelletto agente;
lo si arguisce dal passo “loquimur hic de illuminatione naturae, non gratiae vel
gloriae”. Non € questa quindi la luce della grazia, mentre l'illuminazione diretta
divina era definita “gratiae infusio ad contemplanda divina”. Si parla invece della
luce innata dell’intelletto agente che fa parte dell’anima: “illuminatio naturae”.

Poi si potrebbe pensare che vi sia una contraddizione tra quanto Giovanni
dice nella prima parte del capitolo, cioé che la ricezione della luce non €& presente
nell’anima fin dalla creazione, e quanto dice piu avanti, che cioé “signatio liminis
impressa est animae cum creatur” 2. La contraddizione in realtad & apparente:
bisogna infatti dare la debita importanza a espressioni come “dico receptionem
cum comprehensione luminis”, “de perceptione ergo loquitur definitio”, ambedue
ricorrenti nel capitolo in esame; Giovanni ci avverte cioe, e ce lo dice chiaramente
poi nella prima obiezione, che, quando si parla di ricezione, si intende ricezione
con percezione della luce, e allora la dottrina viene ad assumere questo preciso
significato: sia all’Angelo che all’anima razionale la luce della conoscenza viene
impressa da Dio al momento della creazione, ma I’Angelo la percepisce subito e
incomincia cosi subito a conoscere; 'anima invece non € capace di percepirla

immediatamente e la percepira, e quindi conoscera, solo in quanto destinata a

1 ibidem, pp. 108-9

2y, Summa, |, 3 (108)
73



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

perfezionarsi sempre pitl mediante un avvicinamento, in parte volontario e in
parte no, a Dio causa finale.

Ma qui sorge una vera difficolta: non si vede cioé come questa teoria dell’
“accessus” possa accordarsi bene con quanto Giovanni dira alla fine della Summa
e del Tractatus, e che noi abbiamo gia visto. Ora ci viene detto infatti che quella
luce, che funge da intelletto agente nella conoscenza naturale di Dio, oltre che
dell’anima stessa e dell’Angelo, viene percepita mediante un “accessus” a Dio che
¢ anche volontario. Qui occorrerebbe ammettere, a mio avviso, per evitare almeno
la contraddizione e il circolo vizioso, che quell’ “accessus” non si compie sul piano
conoscitivo, il che si potrebbe anche dedurre dal fatto che dall’ “accessus”
dipende la nostra possibilita di conoscere. In ogni caso su questo punto il
pensiero rupelliano non € per niente chiaro.

Prima di continuare con l'esposizione del commento alla prima definizione
dell’anima secondo il Tractatus € necessario rendersi conto del significato di
questa teoria dell’illuminazione intellettuale. Come dice bene il prof. p. Bettoni, &
questa una teoria di cui si parla molto e si dice poco; rimprovero questo che si
puo muovere si ai maestri medioevali, sia ai loro interpreti e studiosi moderni. I
primi infatti vi accennano senza mai dire chiaramente che cosa ¢€; i secondi
accennano alle difficolta ed ai problemi senza mai precisarli e risolverli !. Alla luce
dei passi appena commentati, tenendo presente anche i passi che riguardano
I’attivita dell’intelletto nella conoscenza dei primi principi del sapere (v. cap. IV),
che cosa si deve intendere esattamente per illuminazione intellettuale?
L’interpretazione per me piu valida € la seguente. Dio imprime nell’anima fin dalla

creazione una luce che costituisce per 1'uomo la condizione per l'effettuarsi della

1 cfr. P. E. Bettoni, Il problema della conoscibilita di Dio nella Scuola Francescana, Padova, C.E.D.A.M.,
1950, pag. 37.

74



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

sua conoscenza naturale; questa luce €, fuor di metafora, quella “similitudo vel
imago primae veritatis”, cioé una certa idea di Dio che si traduce concretamente,
nella conoscenza dell'uomo, nelle nozioni trascendentali di “ens unum, verum,
bonum” e nei primi principi del sapere e dell’agire, come vedremo; questi sono
percio innati e costituiscono il fondamento della futura attivita razionale umana.
Per illuminazione cioé si deve intendere linfusione nell’anima, all’atto della
creazione, di queste nozioni e la potenziale capacita conoscitiva che I'uomo riceve.
In virtu di questa illuminazione ’'anima, non appena creata, non conosce ancora
nulla in modo attuale; &€ perd disposta ad ogni tipo di conoscenza, che si attuera
in conseguenza di un’ulteriore determinazione del suo “primum esse”, cio€
quando l’esperienza avra fornito il materiale che potra essere ordinato da quei
principi primi innati. Per quelle realta poi che non saranno oggetto di
constatazione fenomenica, ’esperienza non sara neppure motivo occasionale della
loro conoscenza; Dio, Angelo, anima sono conosciuti in virtu della sola “similitudo
primae veritatis”.

Mi rendo conto che qui ci sarebbero moltissimi spunti interessanti da
sviluppare, fra i quali le idee di Giovanni intorno alla conoscibilita di Dio da parte
dell'uomo, o intorno alla conoscenza che 'anima ha di se stessa; ma il parlare
diffusamente di questi problemi ci porterebbe lontano dall’argomento. Penso
percio che in questo caso valga di piu spendere altre parole per illustrare
ulteriormente il problema dell’illuminazione intellettuale, insistendo
sullinterpretazione fornita. Mi sia permesso a tal fine riportare alcuni passi
dell’opera citata del prof. Bettoni, a cui va il merito di aver formulato quella

interpretazione, prendendo spunto dalle osservazioni del p. Gorlani !.

T cfr. P. I. GORLANI, La conoscenza naturale di Dio secondo la Somma teologica di Alessandro di Hales,
Milano, Vita e Pensiero, 1933

75



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Le osservazioni del p. Bettoni si riferiscono in realta alla teoria
dell’illuminazione cosi come €& esposta in Alessandro di Hales e in S.
Bonaventura; ma sono perfettamente adatte anche al caso nostro, proprio perche
la struttura della dottrina dell’illuminazione dei due Francescani ¢ identica a
quella di Giovanni della Rochelle.

La “similitudo primae veritatis”, dice il p. Bettoni, “non €& altro che una
notizia o nozione innata e abituale di Dio, che 'anima nostra reca in sé, come
dote nativa, dal momento della creazione, mediante la quale ’azione illuminante
di Dio si inserisce nella nostra facolta intellettiva... Che cosa vuol dire illuminare
una mente, se non aiutarla ad acquistare un concetto che prima non possedeva?
Se Dio quindi illumina il nostro intelletto, questo non puo avvenire se non
schiudendolo alla luce di un’idea, cosi feconda, che aiuti poi a comprendere tutta
quanta la realta”. !

“In virtu dellilluminazione divina il nostro intelletto fin dal primo momento
della creazione ha in sé la nozione dei trascendentali ed € in possesso dei principi
supremi del conoscere e dell’agire. Si tratta pero di una conoscenza abituale, non
attuale nel senso pieno della parola: si tratta di nozioni o principi che 'uomo
chiarisce o formula in occasione dell’esperienza, senza ricavarli pero
dall’esperienza”. 2

I1 punto fondamentale dellinterpretazione meglio risulta dove il p. Bettoni
illustra la differenza tra la sua e le altre interpretazioni; egli € in disaccordo con
tutti coloro che vogliono attribuire all’illuminazione un valore soltanto

criteriologico; essa in realta da un contributo nozionale vero e proprio all’anima

T cfr. P. E. BETTONI, op. cit., p. 187

2 ibidem, p. 203
76



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

umana !. E se € lecito, aggiungo io, esplicitare il pensiero degli altri Francescani
ricorrendo proprio al fondatore di quella scuola, Alessandro di Hales, allora ne
abbiamo la prova: I’'Halense parla del lume innato come di “lucem a principio

datam, quae dicitur cognitio innata” 2. Il prof. Bettoni ci dice anche che “le

nozioni impresse, che, come abbiamo detto e ripetuto, costituiscono la “similitudo
primae veritatis”, non sono un atto, ma un habitus” 3. Che questo sia vero anche
per Giovanni lo dimostra il fatto che secondo il nostro Scolastico originariamente
la luce € impressa senza esercitare attualmente la sua funzione, cioé senza essere
percepita, come abbiamo gia visto. Essendo poi queste nozioni innate,
“linnatismo caratterizza il processo con cui si viene in possesso di un’idea, piu
che l'idea in se stessa” 4.

Aggiunge anche, il prof. Bettoni, che quella certa luce “per cui l'anima ¢
intelletto agente, € naturale non nel senso che lo costituisca come elemento
entitativo essenziale, e 1o ponga in essere come potenza intellettiva, ma nel senso
che € una dote nativa della nostra anima, in forza della quale € in potenza attiva
all'intendere” °.

Alla luce di questa interpretazione risultera evidente l'incongruenza del
commento della definizione che Giovanni offre nel Tractatus. Stabilita la
differenza tra anima razionale e Angelo nello stesso modo della Summa (I’anima
percepisce l'illuminazione “secunda relatione” e ’Angelo “prima relatione”), essa

viene pero diversamente motivata. Ecco il testo: “Angelus a creatione percipit a

" ibidem, p. 211 e p. 38

2 ALEX. DE HALES Summa Theologica, Quaracchi, I, n. 369, p. 449
3 P. E. BETTONI, op. cit., p. 46

* ibidem, p. 47

5 ibidem, pp. 64-65
77



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Primo illuminationes ad omnia naturaliter intelligenda, unde Angelus intelligit
omnia quae sub se sunt per species innatas, id est in creatione sibi datas, et est
creatus plenus formis secundum illud philosophi in libro “De causis”: “omnis
intellegentia plena formis”. Anima autem intelligit per species acquisitas quia
creata est nuda, quasi tabula rasa in qua nihil depingitur, sicut dicit Aristoteles;
depingibilis autem est recipiendo consequenter illuminationes quae sunt a Primo
ad omnia intelligibilia cognoscenda” 1.

Come ¢ da intendersi quella “tabula rasa”? Se in senso assoluto, nel senso
propriamente aristotelico, allora siamo fuori dalla dottrina rupelliana che &
professata anche nel Tractatus (nella seconda parte si sosterranno infatti tutte
quelle teorie esaminate in questo capitolo e nel precedente); questo commento
cioé non si accorderebbe con la dottrina delle due fonti della conoscenza. Se pero
per “tabula rasa in qua nihil depingitur...; depingibilis autem est recipiendo

»

consequenter illuminationes quae sunt a Primo...” si intende dire che l'anima,
quando viene creata, non possiede nessuna conoscenza attuale, ma ne possedera
quando esercitera la disposizione alla razionalita che le deriva dall’illuminazione
divina, allora il senso del passo potrebbe anche accordarsi con la teoria; in questo
caso non si puo dire che I'anima viene creata “tabula rasa” in senso assoluto,
perché contiene in sé fin dalla creazione quel “lumen similitudinis primae
veritatis”. Il passo si presta a diverse interpretazioni, come si ¢ detto. In ogni
caso, ad invalidarlo basta quella espressione “anima autem intelligit per species
acquisitas” il senso € uno solo ed € in pieno disaccordo con la teoria
dellilluminazione. Non ¢ infatti acquisita I’ “imago primae veritatis impressa

animae a creatione”, per mezzo della quale si conosce Dio; né € acquisita la forma

mediante cui ’anima conosce se stessa. Tutto il passo dunque puo piu facilmente

1 Tract., |, 4, (59)
78



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

essere interpretato in senso strettamente aristotelico ed € pertanto incompatibile
col pensiero di Giovanni. Per questa ragione, affermo ancora una volta, Giovanni
nella Summa ha rifatto il commento: le esigenze dottrinali lo hanno costretto ad
introdurre in tal modo una certa coerenza nel suo pensiero, e tale esigenza veniva
a coincidere con quella di una correzione dell’aristotelismo del Tractatus.

A questo punto ¢ utile trarre delle conclusioni, riassumendo tutto il discorso
intorno alla teoria dell’illuminazione. Come si € visto, il pensiero di Giovanni della
Rochelle in molti punti non € chiaro e coerente e la difficolta maggiore che si
presenta al lettore ed interprete consiste principalmente nel fatto che il nostro
Scolastico non usa il termine “illuminatio” per designare il medesimo concetto.
Due infatti sono i tipi di illuminazione che Giovanni ammette. Il primo, di cui
abbiamo discorso finora, consiste nel fondamento della razionalita umana;
illuminazione in questo caso non indica un intervento soprannaturale di Dio, ma
un suo concorso ordinario e naturale in virtu del quale 'uomo non ¢ solo
creatura, ma creatura razionale; € il fondamento, si diceva, della razionalita, un
fondamento metafisicol. Per mezzo dell’illuminazione l’anima, sebbene non
conosca tutto, viene perd0 messa in condizione di conoscere tutto e giudicare il
valore e il significato di tale conoscenza; in virtu dellilluminazione possiede gli
schemi formali della razionalita, che entreranno in funzione a contatto con
I’esperienza®.

Il secondo tipo di illuminazione che Giovanni ammette € quello necessario al
conseguimento di una conoscenza soprannaturale di Dio, della sua essenza, dei

suoi atti, e in generale di tutte quelle verita che oltrepassano la ragione dell’'uomo.

1 cfr. P. E. BETTONI, La dottrina bonaventuriana dell’illuminazione intellettuale, in “Riv. Fil. Neoscol.”, XXXVI,
1944, p. 143

2 cfr. ibidem, p. 153
79



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Giovanni ne accenna appena nelle sue opere! e il suo pensiero in proposito & gia
stato esposto in questo stesso capitolo?. Questa illuminazione, a differenza della
prima, consiste in un intervento soprannaturale di Dio nell’ordine della grazia:
tale illuminazione viene infatti chiamata “gratiae infusio ad contemplanda
divina™ ed in questo caso Dio ¢é intelletto agente rispetto all’anima umana. Esiste
dunque una differenza sostanziale tra i due tipi di illuminazione ammessi da
Giovanni, sia per quanto riguarda la loro natura, sia per quanto riguarda i tipi di
conoscenza che rendono possibili e gli oggetti di questa conoscenza. Si deve
comunque dire che ben diverso valore storico € da attribuire ai due tipi di
illuminazione. Se infatti tutti i filosofi e teologi cristiani medioevali sono concordi
nell’lammettere un intervento attuale di Dio nell’ordine della grazia quando si
tratti di attuare una conoscenza soprannaturale delle verita che oltrepassano la
ragione e che in genere sono oggetto di fede, al contrario solo un ben determinato
indirizzo filosofico ammette la tesi delle due fonti della conoscenza, e quindi di
una illuminazione come “habitus” e dell'innatismo dei primi principi. La prima €&
dunque una dottrina comune, mentre la seconda € una dottrina caratteristica.
Ancora una volta pertanto non sono d’accordo col p. Manser, che,
esaminando il pensiero di Giovanni, per illuminazione intende solo la luce che
Dio riversa immediatamente ed attualmente sull’intelligenza dell'uomo e che
rende possibili le piu alte conoscenze; solo questa interpretazione, secondo lo
studioso, introduce armonia e connessione nella dottrina della conoscenza di

Giovanni della Rochelle?.

1 cfr. Summa, Il, 37 (292); Tract., I, 20 (90)
2v. pag. 67 e sgg. di questa tesi

3 cfr. Summa e Tract., Il. cc.

4 cfr. MANSER, Johann von Rupella. Ein Beitrag zu seiner Charakteristik..., cit., p. 324
80



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Anche le osservazione del p. Minges, sebbene molto acute, non hanno colto
nel segno. L’illustre studioso, bencheé abbia intuito che per luce che illumina ogni
uomo si poteva intendere la natura razionale dell’anima, riconoscendo cosi
all’anima un’attivita nel processo cognitivo!, tuttavia ammetteva un intervento di
Dio nel conseguimento della conoscenza attuale?. Nell’articolo citato comunque
non si accenna alla natura del fondamento della razionalita, cioé all’innatismo
nozionale.

Se si pensa che gli articoli del p. Manser e del p. Minges sono gli unici due
studi che trattano in modo diretto della dottrina psicologica e gnoseologica di
Giovanni, e se si pensa anche ai travisamenti dei due studiosi, si vede
chiaramente quanto la dottrina del nostro francescano non sia ancora stata
studiata a fondo. Certamente le opere di molti studiosi su teorie affini a quelle
rupelliane, specialmente della scuola francescana, hanno contribuito a mettere in
luce anche molti aspetti della psicologia e della gnoseologia di Giovanni, seppure
indirettamente; tuttavia la dottrina del nostro Scolastico meriterebbe una
considerazione ed un approfondimento maggiori, tenuto presente il fatto che le
opere di Giovanni sono state la fonte, come abbiamo visto, della Summa detta di
Alessandro di Hales, fondatore della scuola francescana e ritenuto comunemente
il formulatore di alcune dottrine destinate a diventare caratteristiche di quella

Scuola.

T MINGES, Zur Erkenntnislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, cit., p. 476: “Ist aber unter dem
Lichte, das jeden Menschen erleuchtet, der in die Welt kommt, auch die verniinftige Menschennatur, die

Vernunft, speziell der Intellectus agens, zu verstehen, so ist damit auch schon gesagt, dass sich der
Menschengeist nicht bloss rein passiv verhélt oder blosser Lichtempfanger ist. Schon der Name Intellectus
agens driickt Aktivitat aus”.

2 ibidem, p. 477: “Ist aber bei unserm Franziskaner unter Licht oder Erleuchtung zweifelsohne auch die
blosse geistige Natur der Seele mit ihrer natirlichen Erkenntniskraft zu verstehen, so ist die Annahme
naheliegend, dass er mit dieser Erleuchtung auch irgend eine Mitwirkung Gottes zum aktuellen Erkennen
meint oder, um mit Manser zu reden, eine promotio divina”.

81



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

82



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Cap. 6 - Intelletto e volonta

Al problema dell’attivita intellettuale motrice, orientata alla conoscenza del
bene, Giovanni della Rochelle dedica l'ultimo paragrafo della Summa, a cui ne
corrispondono due nel Tractatus.

Cercheremo ora di cogliere la parte originale della sua esposizione, che possa
essere messa in relazione con quanto ¢ stato esposto sul problema dell’attivita
intellettuale apprensiva, in particolare modo della teoria dellilluminazione, e
mostrare cosi che una certa coerenza nel pensiero rupelliano sussiste.

Anche qui ci troviamo di fronte al tentativo di riportare e armonizzare varie
classificazioni, come era stato fatto per le potenze dell’intelletto e delle sue varie
parti.

La prima generale distinzione che viene operata da Giovanni € quella tra
facolta motrici “ut natura” e “ut ratio”!, cioé tra un’attivita automatica e naturale
ed un’attivita razionale e cosciente; la prima € una specie di tendenza istintiva e
precede ogni conoscenza, la seconda agisce dopo la determinazione del fine per
mezzo di una facolta conoscitiva.

Giovanni inizia ad esaminare le facolta motrici “ut natura”. La loro
distinzione viene fatta sulla base della divisione dei diversi beni che il nostro
Scolastico desume da S. Agostino. Ci dice infatti Giovanni che esiste un bene

superiore, razionale, che ¢ chiamato “bonum honestum” o “bonum simpliciter”,

1 “Notandum est quod est vis motiva ut natura et est vis motiva ut ratio, sive per apprehensionem”. Tract., I,
24 (98)
83



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

che ci attrae con la sua forza e ci alletta con la sua dignita. Esiste poi un bene
inferiore, quello corporale, che consiste nella soddisfazione dei piaceri del corpo,
chiamato bene apparente, o bene “secundum quid”. Esiste infine un bene medio,
che ¢ il bene naturale: essere, vivere, comprendere e sentire e ogni altra
sostanziale determinazione della nostra natura. Ebbene, continua Giovanni, in
noi € innato un naturale desiderio che ci spinge a questi tre diversi beni; la forza
che per natura ci spinge al bene supremo € la sinderesi, che dirige ’'anima
razionale verso il bene onesto e la allontana da cio che non é onesto; la sensualita
¢ la forza che per natura spinge l'anima a soddisfare i piaceri del corpo; la
“thelesis” ¢ infine la volonta naturale che spinge l'anima al bene naturale o
sostanziale. Questa € la divisione della facolta motrice “ut natura”. !

Gia qui possiamo notare che alla divisione dei diversi beni secondo S.
Agostino (bene superiore, bene inferiore, bene medio) si sono sovrapposti concetti
ricavati da altri filosofi; in particolare il “bonum honestum”, identificato con il
bene superiore, ¢ derivato dall’etica di Cicerone; il “bonum simpliciter” e il
“bonum secundum quid” sono di chiara derivazione aristotelica; infine il “bonum
naturale” € desunto dalle teorie di Giovanni Damasceno, su cui si dovra tornare
piu avanti per precisare alcune cose circa linterpretazione che di alcuni suoi
concetti hanno fornito i maestri medioevali.

Si deve anche notare che nella Summa e nel Tractatus Giovanni pone la
sinderesi tra le facolta appetitive e motrici; prende cioé posizione nella disputa
sulla natura della sinderesi. E’ essa “potentia” o “habitus”, “ratio” o “voluntas”?
Erano queste le domande che proprio in quegli anni i teologi incominciavano a
porsi; e cosi redigevano le relative quaestiones Alessandro di Hales e Filippo il

Cancelliere. In questi passi della Summa e del Tractatus, in cui peraltro si

1 cfr. Summa, I, 40 (298); Tract., II, 24 (98-99)
84



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

accenna appena al problema, vediamo che anche Giovanni ha preso posizione:
per lui la sinderesi € un “habitus”. Molto di piu ha scritto Giovanni sulla sinderesi
nella sua “Summa de vitiis”, purtroppo inedita; ma i passi relativi a questo
problema, insieme con considerazioni importanti, si possono trovare in un
articolo di dom Lottin !. Lo studioso fa notare che nella “Summa de vitiis” non si
parla per niente della natura della sinderesi, e la sola questione trattata € quella
della sua defettibilita; con questo Giovanni ci riporta ai temi di Ugo di Saint-Cher,
di Rolando da Cremona e Guglielmo d’Auxerre ed € ben lontano dalla
problematica di Alessandro di Hales e Filippo il Cancelliere, che avevano trattato
il problema della natura della sinderesi. Questa osservazione faceva concludere a
dom Lottin, con stupore allora, che Giovanni della Rochelle, al momento della
compilazione di quell’'opera, non conosceva ancora il pensiero del maestro
Alessandro di Hales e che pertanto si poteva supporre che la “Summa de vitiis”
fosse anteriore alla Summa halesiana?. Oggi, che questa anteriorita & fuori
dubbio 3, dobbiamo dare atto al Lottin dell’importante intuizione.

Io aggiungerei qualcosa in piu. Il fatto cioé che nella “Summa de vitiis” il
problema della natura della sinderesi non sia neppur sfiorato, e il fatto invece che
nella “Summa de anima” e nel “Tractatus” Giovanni ci abbia fornito una
soluzione, seppur sommaria, del problema, provano a mio avviso che la “Summa
de vitiis” € anteriore anche alle opere psicologiche di Giovanni. Questo ¢
abbastanza importante. Infatti si puo confutare cosi la tesi del Michaud-Quantin,
secondo il quale la “Summa de vitiis”, col suo linguaggio e i suoi temi prettamente

teologici e con la presentazione delle tradizionali divisioni delle potenze dell’anima

1 0. LOTTIN, La Syndérése chez les premiers maitres franciscains de Paris, in “Revue néo-scolastique”,
XXV, 1927, pp. 265-291

2 |bidem, pp. 272-275

3 cfr. ALEX. DE HALES, Summa Theologica, t. IV, I. I, prolegomena, pp. CCXIVb-CCXVb
85



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

“secundum magistros” e “secundum theologos”, che mancano nella Summa e nel
Tactatus, rappresenta un ritorno all’ortodossia universitaria dopo le “aberrazioni”
aristoteliche e arabe delle due opere psicologiche 1.

Bisognerebbe dire invece, a mio avviso, che la “Summa de vitiis” costituisce
il momento iniziale della speculazione teologica di Giovanni, destinata poi ad
arricchirsi dei grandi temi filosofici che sorgevano con l'introduzione delle opere
aristoteliche nel mondo latino, avvenimento di quegli anni. La “Summa de vitiis”
pertanto costituisce, se non proprio la prima, almeno una delle prime opere
rupelliane 2.

Torniamo ora all’esame dei testi. Subito dopo l’esposizione delle facolta
motrici “ut natura” Giovanni ci parla di quelle “ut ratio”; vediamo che anche qui
occorre operare una triplice distinzione: tra le facolta motrici apprensive bisogna
distinguere quella determinata al bene immutabile, quella determinata al bene
mutevole e quella che si rivolge indifferentemente ad ambedue.

La facolta motrice determinata al bene immutabile, ci dice Giovanni, € la
parte suprema dellintelletto o ragione, che contiene in sé, impressa fin dalla
creazione, un’immagine o somiglianza della Bonta somma; in virta di essa
nell’anima si determina 'immagine della Trinita, divisa in “mens, notitia, amor”.
La parte suprema della facolta intellettiva motrice ha dunque in sé limmagine
della Trinita, impressale dalla Bonta Somma fin dalla creazione, cosi come la
parte suprema della facolta intellettiva apprensiva ha in sé limmagine della

trinita impressale dalla Verita prima fin dalla creazione.

T cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de I'ame chez Jean de la Rochelle”, in “Antonianum”, XXIV,
1949, pp. 492-3

2 Si deve peraltro notare un fatto strano: lo stesso Michaud-Quantin, che nell’articolo di cui sopra sosteneva
la suddetta tesi, nell'introduzione all’edizione del Tractatus, p. 33, ci dice chiaramente, senza nessuna altra
indicazione o prova, che la “Summa de vitiis” € anteriore al Tractatus. Pud anche darsi che lo studioso abbia
altrove motivato la sua affermazione e cambiato cosi il suo parere, ma non sono riuscito a trovare qualche
pubblicazione in cui cid sia avvenuto.

86



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Da questa impressione di bonta. prosegue Giovanni, nascono i dettami del
diritto naturale, cioé¢ i primi principi dell’agire: non fare agli altri cio che non
vorresti fosse fatto a te, e anche fa’ agli altri cid che vorresti fosse fatto a te 1.
Questo € senz’altro il passo piu importante del paragrafo e vi si puo scorgere una
linea dottrinale che si accorda con quanto Giovanni aveva sostenuto a proposito
delle facolta conoscitive. Qui si apprende chiaramente che non solo i primi
principi teorici, ma anche i primi principi pratici sono innati, in virtu di quella
immagine di Dio impressaci fin dalla creazione. In virtua cioe dell’illuminazione
divina sono innati in noi i primi principi della conoscenza e i primi principi
dell’agire razionale, quelli a fondamento della nostra razionalita, questi a
fondamento della nostra conoscenza morale e del nostro agire. Le parole di
Giovanni in questo passo sono molto chiare e io penso che questa linearita possa
suffragare l'interpretazione della teoria dell’illuminazione proposta nel precedente
capitolo.

Dio dunque, secondo Giovanni, con immagine di Se stesso impressa in noi
fin dalla creazione, ci ha dato una disposizione alla razionalita ed una
disposizione all’agire razionale. Limmagine svolge cosi per l'uomo un ruolo
teoretico (fa conoscere la verita) ed un ruolo pratico (dirige verso il bene); cid €
dovuto al fatto che Dio € Verita Prima e Bonta Somma, ed una somiglianza di Lui
non puod sussistere se non € determinata secondo quei due primari attributi
dell’essenza divina.

La facolta orientata al bene mutevole, prosegue poi Giovanni, € la facolta

motrice sensibile; considerata in se stessa, essa € orientata al bene sensibile, che

1 “Motiva determinata ad incommutabile bonum est suprema pars rationis vel intellectus, quae est habens
similitudinem summae bonitatis a creatione impressam... Unde ex hac impressione bonitatis nascuntur
dictamina iuris naturalis; quos non facias alii(s), quod tibi non vis fieri, et iterum: fac alii(s) quod tibi vis fieri.”
Tract., Il, 24 (99); con qualche variante in Summa, Il, 40 (298-9)

87



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

¢ mutevole; in relazione invece ai suoi rapporti con la ragione, essa pud essere
considerata facolta razionale, in quanto obbediente e soggetta alla ragione e
all’intelletto.!

La facolta razionale motrice che si rivolge indifferentemente sia al bene
immutabile che al bene mutevole € il libero arbitrio. Per 1'uomo, la vita e il bene
dell’anima derivano da una conversione del libero arbitrio al bene immutabile,
che ¢ Dio; invece la morte e il male derivano da un allontanamento da quel bene e
da una conversione al bene mutevole.

Il libero arbitrio, prosegue il nostro Scolastico, viene chiamato dai filosofi
anche intelletto pratico, cioé attivo o operativo, proprio perché é il principio che
stabilisce cio che si deve fare. Esso, considerato di solito in modo indistinto, deve
essere diviso ulteriormente in ragione, volonta e libero arbitrio propriamente
detto. La ragione discerne e conosce cio che si deve fare, la volonta desidera il
bene conosciuto, il libero arbitrio sceglie il bene conosciuto e desiderato.

Ma Giovanni si premura di farci sapere che questa € una divisione “non
secundum substantiam”, ma “secundum rationem”; infatti ci dice che la facolta
per mezzo della quale conosciamo cio che si puo fare si identifica con la facolta in
virtu della quale propendiamo a quello: la conoscenza del bene € gia quasi una
disposizione a desiderarlo.?

Questa ¢ la divisione rupelliana delle facolta motrici “ut natura” e “ut ratio”.

Notiamo che l'ultima suddivisione presentata da Giovanni, quella dei tre atti

1 cfr. Summa I, 40 (299); Tract. II, 24 (99-100)

2 “Haec autem vis a philosophis dicta est practicus intellectus, id est activus vel operativus, eo quod sit
principium operabilium. Liberum igitur arbitrium indisticte sumptum sive practicus intellectus dividitur in
rationem, voluntatem et liberum arbitrium proprie dictum, secundum tres actus differentes practici intellectus:
ratio enim discernit et agnoscit quid sit operandum, voluntas appetit bonum agnitum, liberum autem arbitrium
bonum agnitum et appetitum eligit, quae sunt eiusdem potentiae secundum substantiam, differentes
secundum actum sive rationem... Eadem est potentia, qua cognoscimus operabilia et qua inclinamur ad illa
sed prima habet intentionem rationis, secunda voluntatis. Cognitio enim boni est quasi dispositio ad
inclinationem.” Tract. I, 24 (100); con qualche variante in Summa I, 40 (299)

88



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

discernere - appetere - eligere, €& riportata, nel Tractatus, anche nella
classificazione delle facolta motrici secondo S. Giovanni Damasceno!; i tre atti
sono attribuiti alla ragione come facolta motrice. Pero il Michaud-Quantin ci ha
fatto notare che questa triplice distinzione non & damasceniana?. Ma il fatto piu
curioso € che se noi leggiamo il cap. 12 della seconda parte della Summa,
corrispondente al cap. 43 appena citato della seconda parte del Tractatus,
vediamo che la suddetta triplice distinzione estranea al pensiero del teologo
siriano € scomparsa, cosi come manca nel capitolo successivo una triplice
distinzione sul significato del termine “ratio”, presente invece nel capitolo
corrispondente del Tractatus e che pure non ha niente a che vedere con S.
Giovanni Damasceno. Questo fatto, a mio avviso, costituisce un’ulteriore prova
dell’anteriorita del Tractatus rispetto alla Summa: € piu logico infatti pensare che
Giovanni abbia voluto eliminare, nella riesposizione della divisione
damasceniana, degli elementi spuri, piuttosto che inficiare una “reportatio” cosi
fedele come quella della Summa.

A questa prima divisione “ut natura” e “ut ratio” ne segue un’altra, basata su
principi del tutto diversi ma che contiene ancora molti elementi della prima.

Il criterio secondo cui viene operata questa altra distinzione & aristotelico:
Giovanni desume dall’Etica Nicomachea i concetti di potenze razionali per
essenza e potenze razionali per partecipazione, citando esplicitamente Aristotele;
a spiegazione della seconda divisione il nostro Scolastico ci fa sapere che egli
chiama “imperantes et non imperatae” le facolta motrici razionali per essenza,

poiché esse danno ordini ad altre facolta senza riceverne; “imperantes et

1 cfr. Tract. Il 43 (119-120)

2 cfr. Tract., introd., pag. 26
89



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

imperatae” ed “imperatae et non imperantes” le facolta motrici razionali per
partecipazione, poiché ricevono ordini dalla ragione alla quale sono sottomesse.!

Secondo questi criteri le facolta razionali per essenza sono la sinderesi, che
dirige l’essere verso il bene morale, la “thelesis”, che lo dirige verso il bene
naturale, la “ratio recta", che conosce e discerne che cosa si deve fare, la
“bulesis”, cioé la volonta deliberata, che desidera il bene conosciuto. In questo
passo la seconda classificazione ¢ messa in relazione con la prima; infatti
sinderesi e thelesis vengono chiamate facolta motrici “ut natura”, e ractio recta e
bulesis facolta motrici “ut ratio”.

Le facolta motrici razionali per partecipazione vengono divise da Giovanni in
due gruppi: “imperantes et imperatae” e “imperatae et non imperantes”. Al primo
gruppo appartengono tutte quelle facolta che sono sottomesse solo alla ragione e
che impartiscono ordini alle facolta inferiori; sono le due parti dell’appetito
sensibile: lirascibile e la concupiscibile. Al secondo gruppo appartengono le
facolta inferiori, che ricevono ordini senza impartirne; Giovanni vi distingue una
facolta generale e quattro particolari, che presiedono alla contrazione e
dilatazione della parti del corpo, alla sua progressione locale, alle operazioni da
esso compiute e all’emissione della voce?. Occorre notare che le facolta
appartenenti a questi due gruppi di per sé sono irrazionali, ma vengono chiamate
razionali per partecipazione perché sottoposte alla ragione.

In questa classificazione si deve notare che il concetto damasceniano di
bulesis ¢ reso da Giovanni con voluntas deliberata, che altera il senso originale
del concetto. Per S. Giovanni Damasceno infatti la differenza tra thelesis e bulesis

non riguarda i mezzi impiegati per giungere al fine. Se la thelesis ¢ una volonta

1 cfr. Summa I, 40 (301); Tract. II, 25 (102)

2 cfr. Summa I, 40 (300); Tract. Il, 25 (101-2)
90



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

naturale, la bulesis non & una volonta razionale; la bulesis non é che la messa in
attivita, concernente un oggetto determinato, di quellimpulso fondamentale
(thelesis) del nostro essere a cercare in tutto il perfezionamento della nostra
natural!. S. Giovanni Damasceno definisce infatti la thelesis come una potenza
che tende a cio che € conforme natura e conserva tutto cio che € essenzialmente
inerente alla natura; e definisce la bulesis come una certa thelesis naturale,
particolare; infatti si trova nell’anima la potenza di tendere al bene razionalmente
e ogni volta che questa tendenza razionale si muove naturalmente verso qualche
oggetto, questo movimento si chiama bulesis?. Questo errore storico perd non
deve essere imputato a Giovanni della Rochelle; dom Lottin ha infatti dimostrato
che risale a Filippo il Cancelliere ed era condiviso da tutti i teologi fino a S.
Tommaso inclusos.

Abbiamo visto dunque che Giovanni della Rochelle ci ha fornito due tabelle
delle potenze motrici razionali. Ci si potra chiedere a questo punto: perché ha
dovuto operare due classificazioni? Non avrebbe potuto mettere in relazione i
diversi elementi delle due tabelle e darci un’unica classificazione, come é
avvenuto per le potenze dell’intelletto? Io penso che a questa domanda abbia
risposto in modo soddisfacente il Michaud-Quantin. L’editore del Tractatus ci fa
notare che nella seconda classificazione gli elementi piu strettamente agostiniani
(ragione superiore, sensualita) sono scomparsi, ma Giovanni vi ha incluso le
facolta che presiedono alle attivita fisiologiche. Questo potrebbe significare,
secondo lo studioso, che lo sforzo per arrivare ad una sintesi unica non € riuscito,

a causa della presenza dei piu disparati elementi tratti dalle varie auctoritates; il

1 cfr. LOTTIN, Psycologie et morale aux XlI et XlllI siécles, Duculot, Gembloux, 1957, Il éd., v. 1, pag. 396

2 cfr. GIOVANNI DAMASCENGO, De fide ortodoxa, P.G. 94, col. 944 B-C

3 cfr. LOTTIN, op. cit., |, pp.400-1
91



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

tal modo il nostro Scolastico ha dovuto compilare due tavole differenti, basate su
diversi criteri di classificazione. Ma l’aver riconosciuta questa esigenza € un
merito di Giovanni, cosi come una prova del discernimento col quale il maestro
francescano ha lavorato € il fatto di aver basato le due classificazioni su due
criteri diversi. Certamente non gli sarebbe giovato compilare a tutti i costi una
sola classificazione, che non avrebbe potuto non presentare un sincretismo
eccessivo, ad oltranza, in cui sarebbero state messe sullo stesso livello nozioni

ispirate a principi assolutamente irriducibili gli uni agli altri. !

1 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de I'ame chez Jean de la Rochelle, cit., p. 502
92



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Cap. 7 - Aristotelismo e agostinismo in Giovanni della Rochelle:
valore storico e filosofico della sua opera

Dopo aver illustrato la dottrina dell’attivita intellettiva umana seconda
Giovanni della Rochelle, resta ora da concludere con alcune osservazioni critiche
I’'esame del pensiero rupelliano.

Soprattutto occorre ora formulare un giudizio sul valore storico e filosofico
dell’opera del nostro Scolastico. A tal fine non si puo non prescindere dal risolvere
prima il grosso problema che si pone per tutti i teologi pretomisti: il nostro Autore
€ un agostiniano o un aristotelico? Non ¢ facile dare una risposta; lo prova anche
il fatto che la critica moderna, a proposito di questo problema, nei confronti di
Giovanni e dei suoi contemporanei, specialmente francescani, & divisa.

Gli studiosi hanno formulato giudizi decisamente opposti gli uni agli altri;
per fare un esempio voglio riportare le conclusioni di due eminenti studiosi, il
Lottin ed il Gilson. Dice il primo: “Le substratum de la Summa de Anima est
avant tout de tendance aristotélicienne, parce qu’il est repris du Tractatus de
divisione potentiarum animae; la superstructure, mal assise d’ailleurs, est avant
tout augustinienne, parce que l'augustinisme impreégne la moitié de la Summa
de Anima que Jean de la Rochelle a ajoutée lors de la révision de son premier
traité”.!

Gilson dice esattamente il contrario: “Ce qu’il est assez facile de rencontrer,
au XIII siecle, ce sont des philosophes qui concédent qu’en un certain sens Dieux

peut étre dit notre intellect agent?; ce qui est beaucoup moins aisé a découvrir,

T LOTTIN, Les traités su I'ame et les vertus de Jean de la Rochelle, cit, p. 32

2 Questa €& proprio la posizione di Giovanni
93



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

c’est un philosophe qui ne nous attribue qu’un intellect possible, et qui réserve a
Dieu lo nom d’intellect agent. Or la difféerence entre ces deux positions est
manifestement considérable. L'une et l'autre s’accordent pour maintenir la
doctrine traditionnelle de I'lllumination divine, et si 'on considére cette doctrine
comme la marque propre de 'augustinisme, on peut dire que les philosophes qui
les professent méritent également le nom d’augustiniens”.?

Quale dei due giudizi ¢ il piu esatto? A mio avviso il secondo. Riguardo al
primo, infatti, come ho gia detto?, si possono avanzare alcune perplessita.
D’accordo che la prima meta della Summa de Anima, quella che tratta “de anima
secundum naturam” e che non ha corrispondenze nel Tractatus, € soprattutto di
ispirazione agostiniana; ma non vedo come si possa affermare che il substrato
della Summa €& aristotelico, perché ripreso dall’aristotelico Tractatus, quando
nelle parti comuni delle due opere si sostiene la dottrina dell’illuminazione divina,
dottrina qualificante, come afferma giustamente il Gilson.

Questo pero non vuol dire che nella filosofia di Giovanni della Rochelle non
vi siano elementi di ispirazione aristotelica. E’ questo un punto importante, da
non disconoscere: il nostro Scolastico non € un puro agostiniano, come non € un
puro aristotelico; ecco perché gli studiosi che hanno risolto il problema in modo
categorico, assegnando all'una o all’altra corrente il nostro Autore, hanno
formulato dei giudizi parziali ed incompleti.

Io penso che per dare un giudizio esatto su Giovanni della Rochelle si debba
qualificare la sua dottrina globale, non gli elementi della sua filosofia. E’ chiaro
che se considero solo la conoscenza inferiore, allora diro che Giovanni € un

aristotelico, perché ammette la conoscenza per astrazione; se considero la

T GILSON, Pourquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustin, cit, p. 84

2v. pagg. 34-35 di questa tesi
94



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

conoscenza superiore, dovro dire che Giovanni € un agostiniano, perché professa
la dottrina dellilluminazione divina; riguardo poi al problema dell’intelletto
agente, potrei sostenere addirittura che Giovanni aderisce alle dottrine arabe,
poiché in qualche caso ammette l'intelletto agente separato. Ma quelli considerati
ora, ripeto, non sono che elementi della dottrina rupelliana; un giudizio si deve
formulare invece sull’insieme della gnoseologia di Giovanni della Rochelle, che
consiste nella teoria delle due fonti della conoscenza. Ebbene questa teoria non ¢
né di pura ispirazione aristotelica, né di pura ispirazione agostiniana; risulta
invece essere un tentativo di sintesi di motivi aristotelici, agostiniani e arabi.

Giovanni infatti nel conoscere umano distingue due lati: 'uno che si
alimenta dall’alto, l’altro dal basso. Quello che si alimenta dall’alto ha la sua
sorgente in Dio, primo nell’ordine dell’essere e del conoscere, il quale, creando
I’'anima, le si rivela attraverso le nozioni impresse rendendola cosi razionale, cioe
capace di conoscere Dio e con Dio tutte le altre cose. Quello che si alimenta dal
basso ha le sue origini nell’esperienza sensibile come avvio del processo astrattivo
che si compie in due momenti: intelligibilizzazione del fantasma alla luce
dellintelletto agente e informazione dell’intelletto possibile da parte delle specie
astratte e intelligibili. I due procedimento appartengono ad un’unica potenza,
I'intelletto, e si integrano a vicenda.

In questa dottrina la sintesi consiste precisamente nel fatto che la teoria
della conoscenza superiore € un adattamento della tradizione araba alle esigenze
della dottrina cristiana, mentre la teoria della conoscenza inferiore o astrattiva &
frutto di quella conoscenza del genuino Aristotele che faticosamente si faceva
strada in quegli anni; nella concezione rupelliana di Dio come intelletto agente
separato che illumina lintelletto umano la corrente araba si fonde con quella

agostiniana; nella concezione dell’intelletto agente immanente si salda non solo la
95



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

conoscenza superiore con quella inferiore, ma si integra anche la tradizione
agostiniana col nuovo insegnamento aristotelico.

Ma di questi elementi l'unico caratterizzante una corrente € quello
dell’illluminazione divina; pertanto Giovanni della Rochelle pudé a buon diritto
essere considerato agostiniano, anche se non genuino, mentre la sua dottrina
della conoscenza, considerata nell'insieme, non pud essere qualificata come
aristotelica o avicenniana, sia perché l'esperienza non ha un ruolo esclusivo nel
processo conoscitivo, sia perché accanto all’intelletto agente separato opera
nell'uomo un intelletto agente immanente. Da un punto di vista filosofico
teologico Giovanni sembra dunque avere le carte in regola: nella sintesi dottrinale
non viene mai meno l’esigenza di salvaguardare la tradizione teologica cristiana
dagli errori delle dottrine greco-arabe, riguarda soprattutto alla concezione di Dio
come fonte dei nostri beni materiali e spirituali e alla concezione dellimmortalita
personale dell’anima.

Dal punto di vista storico sorgono invece alcune difficolta, innanzi tutto
riguardo al problema della paternita e dell’originalita della dottrina delle due
fonti della conoscenza.

Sappiamo che anche Avicenna sosteneva una teoria simile; il fatto poi che
quanto ci dice Giovanni in proposito sia esposto, nelle sue opere, proprio nelle
sezioni dedicate alla divisione delle potenze dell’anima secondo Avicenna e gli altri
filosofi, potrebbe indurre qualcuno ad attribuire la paternita della teoria al filosofo
arabo. Ma almeno in questo caso tale opinione puod essere smentita: abbiamo
diversi elementi per poter sostenere che quella di Giovanni non € una reportatio

del pensiero di Avicenna, bensi una vera interpretazione.! Sarebbe troppo lungo

1 cfr. ,MICHAUD-QUANTIN, Une division “augustinienne” des puissances de 'dme au moyen 4ge, in “Revue
des Etudes Augustiniennes”, lll, 1957, p. 242

96



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

qui provare quanto affermo; tuttavia basti dire che, a proposito di un elemento
qualificante come quello della concezione dellintelletto agente, la diversa
maniera, in Giovanni ed Avicenna, di concepire la natura ed il ruolo dell’intelletto
agente fa assumere alle due dottrine della duplice fonte della conoscenza,
all’apparenza simili, significati del tutto diversi, cosi come ben diversi significati
assumono la teoria dell’illuminazione secondo Giovanni e l'omonima teoria
secondo Avicenna.

Con questo non ¢ detto che la paternita della dottrina delle due fonti della
conoscenza debba essere attribuita a Giovanni della Rochelle. Potranno essere
originali e personali la formulazione e le giustificazioni teologico-dottrinali che ci
ha fornito; ma sappiamo che la stessa dottrina era professata da Alessandro di
Hales, maestro di Giovanni.

Dobbiamo pero dire che la formulazione rupelliana di quella dottrina ha
anche un’importanza storica: € stata la prima in ordine di tempo, se si considera
il fatto che la Summa Halesiana €& posteriore alle opere rupelliane.

Queste perplessita tuttavia non tolgono alle opere di Giovanni della Rochelle
il loro effettivo valore storico. Si € gia detto, a proposito delle classificazioni delle
potenze dell’anima, che il nostro Scolastico ha svolto un lavoro di gran lunga pitu
completo, preciso, puntuale di quello dei maestri suoi contemporanei. Ma anche a
proposito delle altre parti delle opere psicologiche, specialmente le sezioni
dedicate alle definizioni dell’anima, il valore storico delle esposizioni rupelliane &
innegabile: Giovanni ci ha tramandato dati preziosi, arricchiti dai suoi commenti
e dai suoi confronti.

In conclusione, si puo affermare che anche Giovanni della Rochelle diede il
suo contributo alla realizzazione di quella auspicata sintesi tra tradizione

cristiana e pensiero greco-arabo che alcuni decenni dopo avrebbero operato i
97



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

grandi maestri del pensiero medioevale. Egli, insieme con i filosofi e i teologi suoi
contemporanei, non giunse pero a quella sintesi, non per mancanza di capacita
critiche o di mentalita filosofica, bensi per mancanza di materiale ed impossibilita
di ordinare quello gia conosciuto. Dice bene il p. Minges in un articolo piu volte
citato: “La materia che allora perveniva ai dotti latini da fonti molteplici ma
eterogenee non poté essere abbracciata completamente, ordinata giustamente. A
questo scopo sarebbe occorso un tempo piu lungo e un piu lungo lavoro dello
spirito. Se san Tommaso avesse scritto gia allora, anche nelle sue opere

sarebbero apparsi gli stessi fenomeni”. !

T MINGES, Zur Erkenntislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, cit., p. 477
98



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Bibliografia

a) Fonti

Johannes de Rupella, Summa de Anima, ed. Teofilo Domenichelli, Prato,
Giachetti, 1882

Jean de la Rochelle, Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae, ed.
Michaud-Quantin, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1964

Alexandri de Hales Summa Theologica, studio et cura PP. Collegii S.
Bonaventurae edita, tt. IV, Ad Claras Aquas (Quaracchi) prope Florentiam, ex
typographia Collegii S. Bonaventurae, 1924-48

PS. Augustinus, De Spiritu et Anima, Migne, P.L., 40, coll. 779-832

Isaac de Stella, Epistula de Anima, Migne, P.L., 194, coll. 1875-1890

Augustinus, De Trinitate, Migne, P.L., 42, coll. 821-1098

Augustinus, Soliloquiorum Libri, Migne, P.L., 32, coll. 869-904

Thomas Aquinas, Summa contra Gentiles, Roma, Apud Sedem Commissionis
Leoninae, 1934

Thomas Aquinas, Summa Theologiae, Torino-Roma, Marietti, 1948, voll. 4

b) Studi

Bertola E., E’ esistito un avicennismo latino nel Medioevo?, in “Sophia”, XXXV,
1967, pp. 318-334

Bertola E., Le proibizioni di Aristotele del 1210 e del 1215 e il problema
dell’anima, in “Rivista di filosofia neoscolastica”, LVII, 1965, pp. 725-751

Bettoni, E., I1 problema della conoscibilita di Dio nella scuola francescana,
Padova, C.E.D.A.M., 1950

Bettoni E., La dottrina bonaventuriana dell’illuminazione intellettuale, in “Rivista
di filosofia neoscolastica”, XXXVI, 1944, pp. 139-158

99



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Buccellato M., De quaestionibus quibusdam ad “Summam de Anima” Johannis
de Rupella pertinentibus, in “Sophia”, VIII, 1940, pp207-217

De Contenson P.M., Avicennisme latin et vision de Dieu, au début du XIII siécle,
in “A.H.D.L.M.A.” XXVI, 1959, pp.29-97

De Vaux R., Notes et testes sur l’avicennisme latin aux confins des XII-XIII
siecles, Paris, Vrin, 1934

De Wulf M., L’augustinisme avicennisant, in “Revue néoscolastique”, XXXIII,
1931, pp. 11-39

Doucet p.V., De Summa fratris Alexandri Halensis historice considerata, in
“Rivista di filosofia neoscolastica”, XL, 1948, pp. 1-44

Doucet p.V., Maitres franciscains de Paris, in “A.F.H.”, XXVII, 1934, pp. 539-541

Ehrle F., L’agostinismo e l’aristotelismo nella scolastica del secolo XIII, in “Xenia
Thomistica”, III, 1925, pp. 517-588

Fabro C., La distinzione tra “quod est” e “quo est” nella “Summa de Anima” di
Giovanni della Rochelle, in “Divus Thomas” (P), 1938, pp. 208-252

Felder p.l., Storia degli studi scientifici dell’ordine francescano, trad. it., Siena,
Tip. Pontificia S. Bernardino, 1911

Gilson E., La philosophie de Saint Bonaventure, Paris, Vrin, 1924

Gilson E., Les sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant, in
“A.H.D.L.M.A”, III, 1929-30, pp. 5-125

Gilson E., Pouquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustin, in “A.H.D.L.M.A.”, I,
1926-27, PP. 5-129

Glorieux P., Répertoire des Maitres en théologie de Paris au XIII siécle, Paris,
Vrin, 1934, voll. 2

Goichon A.M., La philosophie d’Avicenne et son influence en Europe médiévale,
Paris, Librairie dAmérique et d’Orient Adrien Maisonneuve, Il ed., 1951

Gorce M., La Somme Théologique d’Alexandre de Hales est-elle authentique?, in
“The New-Scholasticism”, V, 1931

100



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Gorlani p. ., La conoscenza naturale di Dio secondo la Somma Teologica di
Alessandro di Hales, Milano, Vita e Pensiero, 1933

Henquinet F.M., Fr. Considerans, 1'un des auteurs jumeaux de la Somme Fr.
Alexandri primitive, in “Rech. Théol. Anc. Méd.”, XV, 1948, pp.76-96

Henquinet F.M., Ist der Traktat de legis et praeceptis in der Summa Alex. von
Hales von Joh. von Rupella?, in “Franziskanische Studien”, XXVI, 1939, pp. 1-22;
234-258

Henquinet F.M., La Summa de Sacramentis de Jean de la Rochelle, in “A.F.H.”,
XXXI, 1938, pp. 202-204

Krzanic p.C., Grandi lottatori contro l’averroismo, in “Rivista di filosofia
neoscolastica”, XXII, 1930, pp. 161-206

Krzanic p.C., La scuola francescana e laverroismo, in “Rivista di filosofia
neoscolastica”, XXI, 1929, pp. 444-494

Lottin d.O., Alexandre de Hales et la “Summa de Anima” de Jean de la Rochelle,
in “Rech. Théol. Anc. Méd.”, II, 1930, pp.396-409

Lottin d.O., Alexandre de Hales et la “Summa de Vitiis” de Jean de la Rochelle, in
“Rech. Théol. Anc. Méd.”, I, 1929, pp. 240-243

Lottin, d.O., La syndérése che les premiers maitres franciscains de Paris, in
“Revue néoscolastique”, XXVIII, 1927, pp. 265-291

Lottin d.O., Les traités sur I’ame et le vertus de Jean de la Rochelle, in “Revue
néoscolastique”, XXXI, 1930, pp 5-32

Lottin d.O., L’influence littéraire de Philippe le Chancelier sur les théologiens
préthomistes, in “Rech Théol. Anc. Méd.” II, 1930, pp. 312-316

Lottin d.O., Psychologie et Morale aux XII et XIII siecles, J. Duculot, Gembloux,
1957, 11 ed., tt. 4

Manser G.M., Die realdistinctio von Wesenheit und Existenz bei Johannes von
Rupella, in “Revue thomiste”, 1911, pp.89-92

101



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Manser G.M., Johann von Rupella, + 1245. Ein Beitrag zu seiner Charakteristik,
mit besonderer Beruicksichtigung seiner Erkenntislehre, in “Jarb. far Phil. und
spek. Theol.”, XXVI, 1912, pp. 290-324.

Michaud-Quantin P., Les puissance de l’ame chez Jean de la Rochelle, in
“Antonianum?”, XXIV, 1949, pp. 489-505

Michaud-Quantin P., Une division “augustinienne” des puissances de ’ame au
moyen age, in “Revue des Etudes Augustiniennes”, III, 1957, pp. 235-248

Minges P., De scriptis quibusdam Fr. Ioannis de Rupella, OFM (+1245), in
“A.F.H.”, VI, 1913, pp. 597-622

Minges P., Die psychologische Summe des Johannes von Rupella und Alexander
von Hales, in “Franziskanisches Studien”, III, 1916, pp. 365-378

Minges P., Zur Erkenntislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, in
“Philosophisches Jahrbuch”, XXVII, 1914, pp. 461-477

Minges P., Zur Gebrauch der Schrift “De fide ortodoxa” des Johannes
Damascenus in der Scholastik, in “Theologische Quartalschrift”, XCVI, 1914, pp.
225-247

Nappo p.C., La Postilla in Marcum di Giovanni de Rupella e i suoi riflessi nella
Summa Halesiana, in “A.F.H.”, L, 1957, pp. 332-347

Pelster F., Forschungen zur Quéstionenliteratur in der Zeit des Alexandre von
Hales, in “Scholastik”, VI, 1931, pp. 321-353

Pelster F., Intorno all’origine e all’autenticita della “Summa” di Alessandro di
Hales, in “Civilta Cattolica”, LXXXII, 1931, pp. 37-49; 414-431

Pelster F., Literargeschichtiches zur Pariser theologischen Schule aus den Jahren
1230 bis 1256, in “Scholastik”, V, 1930, pp. 46-78

Pelster F., Zum Problem der Summa des Alexander von Hales, in “Gregorianum”,
XII, 1931, pp. 426-446

Rohmer J., La théorie de 'abstraction dans 1’école franciscaine. II. La théorie de
I’abstraction chez Jean de la Rochelle, in “A.H.D.L.M.A.”, III, 1928, pp. 120-141

102



Pietro Ferrari L’attivita intellettiva umana in Giovanni della Rochelle Tesi di laurea

Rohmer J., Sur la doctrine franciscaine des deux faces de l’ame, in
“A.-H.D.L.M.A.”, II, 1927, pp. 73-77

Salman D.H., Jean de la Rochelle et les débuts de l’'averroisme latin, in
“A.H.D.L.M.A”, XVI, 1947-48, pp. 133-144

Vanni Rovighi S., L’immortalita dell’anima nei maestri francescani del secolo XIII,
Milano, Vita e Pensiero, 1936

103



