
UNIVERSITA’ CATTOLICA DEL SACRO CUORE 

MILANO 

L’ ATTIVITA’ INTELLETTIVA UMANA 

SECONDO GIOVANNI DELLA ROCHELLE 

TESI DI LAUREA  

DI FERRARI PIETRO 

FACOLTA’ DI MAGISTERO 

MATR. 77217 

Relatore: ch.mo prof. p. Efrem Bettoni o.f.m 

Anno accademico 1970/71 



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

�2



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

    

   

  

  

  

  

  

  

   

�3

Discussa l’ 8 novembre 1971 
ore 16 in Sala Marmi 

Commissione: 

A.Agazzi, Pedagogia, Presidente 
p.E. Bettoni, Storia della filosofia medievale, relatore 
S.Vanni Rovighi, Storia della filosofia, controrelatore 
E.N. Girardi, Storia della letteratura italiana 
L.Pazzaglia, Storia della pedagogia 
A.Chiari, Storia della letteratura italiana 
I. Scaramucci, Storia della letteratura italiana moderna  e 

contemporanea 



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

�4



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

INDICE 

Abbreviazioni 7                                                                                                  

Premessa 9                                                                                                        

Cap. 1 - La vita e le opere di Giovanni della Rochelle 11                                     

Cap. 2 - Le opere psicologiche 25                                                                       

Cap. 3 - La conoscenza intellettuale del mondo sensibile e la funzione di 
astrazione 37                                                                                                     

Cap. 4 - Divisioni e funzioni dell’intelletto 49                                                     

Cap. 5 - La conoscenza intellettuale delle forme pure e la teoria 
dell’illuminazione 65                                                                                          

Cap. 6 - Intelletto e volontà 83                                                                           

Cap. 7 - Aristotelismo e agostinismo in Giovanni della Rochelle: valore storico 
e filosofico della sua opera 93                                                                            

Bibliografia 99                                                                                                  

�5



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

�6



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Abbreviazioni 

A.F.H. -  Archivum Franciscanum Historicum 

A.H.D.L.M.A. - Archive d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 

Anal. Franc. - Analecta Franciscana 

Franz. Stud. - Franziskanische Studien 

Jahrb. für Phil. und spek. Theol. - Jahrbuch für Philosophie und 

spekulative Theologie 

P. G. - P.G. Migne, Patrologiae cursus completus, series graeca 

P. L.  - P.G. Migne, Patrologiae cursus completus, series latina 

Phil. Jahrb. - Philosophisches Jahrbuch 

Rech. Théol. Anc. Méd. - Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale 

Riv. fil. Neoscol. - Rivista di Filosofia Neoscolastica 

�7



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

�8



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Premessa 

Lo scopo di questo lavoro è di esporre, il più fedelmente possibile, alcuni 

aspetti del pensiero di Giovanni della Rochelle, francescano, maestro in teologia a 

Parigi nella prima metà del sec. XIII. Oggetto di questo studio sarà l’attività 

intellettiva umana, con particolare riguardo alla dottrina gnoseologica e alla 

dottrina psicologica della composizione dell’intelletto. 

Si tratta di un filosofo, il nostro, non ancora studiato a fondo; molti aspetti 

della sua dottrina sono ancora del tutto sconosciuti e gli studi a lui 

espressamente dedicati sono pochi, e limitati ai problemi storici e filologici che 

presentano le sue opere, più che a quelli filosofici. Egli in realtà meriterebbe più 

considerazione; dotato di mentalità filosofica e di capacità critiche, svolse un 

ruolo di notevole importanza nella scuola francescana, come vedremo. Formulò 

per primo alcune teorie che sarebbero diventate tipiche di quella scuola e la 

direttiva caratteristica del suo lavoro, al pari del suo maestro Alessandro di Hales, 

fu quella di tentare una sintesi tra teologia cristiana e filosofia greco-araba, 

anticipando così in questo lavoro alcuni punti, anche importanti, dei grandi 

maestri medioevali. Io spero, con queste poche pagine, di rendergli almeno parte 

del merito che gli spetta. 

°  °  ° 

La tesi, dal punto di vista del contenuto, inizia con due capitoli dedicati alla 

vita e alle opere di Giovanni della Rochelle; negli altri cinque capitoli vengono 

esposte le teorie gnoseologiche e psicologiche del nostro Scolastico. L’esame dei 

�9



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

testi è condotto sulle sue due opere psicologiche: la “Summa de Anima” e il 

“Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae”. 

La parte fondamentale del lavoro consiste nell ’ i l lustrazione e 

nell’interpretazione delle dottrina delle due fonti della conoscenza e 

dell’illuminazione intellettuale. 

Il criterio metodologico che dirige il lavoro è duplice. 

Da una parte è mia costante preoccupazione di esporre e interpretare il 

pensiero rupelliano in più fedelmente possibile; per questo l’esposizione dei vari 

passi è quasi sempre una semplice traduzione del testo, a cui seguono note 

esplicative quando è necessario; solo in alcuni casi, dove si è reso indispensabile, 

a causa soprattutto delle distorsioni del testo dovuto a errate lezioni, non mi 

attengo letteralmente all’esposizione rupelliana e fornisco un riassunto o 

un’interpretazione del passo relativo. 

Dall’altra parte l’esposizione del pensiero di Giovanni della Rochelle è basata 

sul continuo confronto tra il testo della Summa e il testo del Tractatus, opere che 

mantengono fra loro, come vedremo, un rapporto del tutto particolare. Questo 

continuo confronto permette nel medesimo tempo di cogliere sia l’evoluzione nel 

pensiero del nostro Autore e le motivazioni storico-dottrinali che stanno alla base 

delle divergenze delle due opere, sia di inquadrare meglio dal punto di vista 

storico il pensiero e la figura del Francescano. Criterio fecondo, che permette di 

giungere a risultati più sicuri di quelli ottenuti attraverso l’esame di una sola 

opera. 

In questo ultimo punto sta anche quel poco di novità che ha il mio lavoro: le 

dottrine filosofiche e teologiche esposte nel Tractatus, edito dal Michaud-Quantin 

nel 1964, non sono ancora state oggetto, per quanto mi risulti, di uno studio 

accurato e completo. 
�10



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Cap. 1 - La vita e le opere di Giovanni della Rochelle 

Poche e frammentarie sono le notizie sulla vita di Giovanni della Rochelle, 

francescano, maestro di teologia all’Università di Parigi nella prima metà del sec. 

XIII; alcune date e alcune testimonianze sicure ci permettono tuttavia di avanzare 

verosimili congetture riguardanti i momenti ancora sconosciuti della sua carriera 

e della sua vita. 

Lo incontriamo per la prima volta come maestro di teologia quando prese 

parte, nel 1238, alla disputa sulla pluralità dei benefici ; sappiamo certamente 1

che, insieme con il vescovo di Parigi Guglielmo d’Alvernia, prese posizione contro 

la pluralità, e forse scrisse anche una questio disputata (de pluribus praebendis) . 2

Nulla si sa della vita di Giovanni prima di tale data, né si conosce quando e 

dove entrò nell’Ordine Francescano, né quando prese i gradi di maestro ed 

incominciò ad insegnare. Sappiamo che fu discepolo di Alessandro di Hales, il 

quale entrò nell’Ordine dei Minori nel 1236, quando già era maestro reggente 

secolare. Giovanni prese certamente i gradi alla scuola di Alessandro; con lui 

studiò per qualche tempo, almeno da quando l’Halense assunse la cattedra dei 

Minori. Non si sa chi fu maestro di Giovanni prima del 1236: forse Alessandro 

stesso ancora secolare, forse altri, ad esempio Guglielmo d’Auxerre, o Filippo il 

Cancelliere . E’ senz’altro da respingere la tradizione, accettata anche dal 3

 DENIFLE, CHATELAIN, Chartularium Universitatis Parisiensis, I, Paris, 1889, p. 158, n. 1081

 ALEXANDRI DE HALES Summa Theologica, ed Quaracchi, t. IV, l. 3, Prolegomena, 1948, p. CCXXIIIab2

 ALEXANDRI DE HALES Summa Theologica, prolegom., cit., p. CCXIa3

�11



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Domenichelli , che fissa la data dell’ingresso nell’Ordine dei Minori da parte di 1

Alessandro nel 1228 , a fa dipendere da questa data altre date relative ad 2

avvenimenti salienti della vita di Giovanni, partendo dal presupposto che il nostro 

scolastico abbia compiuto gli otto anni di studio, stabiliti dai regolamenti del 

card. Roberto di Courçon, sotto la guida di Alessandro di Hales già francescano; 

sicchè Giovanni doveva diventare maestro verso il 1237 e, poichè ancora i 

regolamenti stabilivano che l’età minima per insegnare dovesse essere di 

trentacinque anni, Giovanni della Rochelle doveva essere nato verso il 1200. 

Il suo nome, com’è uso dei Minori, indica la sua origine: la città di La 

Rochelle, oggi capoluogo della Charente-Maritime. La data della sua entrata 

nell’Ordine Francescano è fissata dal Glorieux verso il 1230 ; alcuni studiosi 3

pensano che ciò sia avvenuto alla Rochelle, dove i Francescani si erano stabiliti 

nel 1225, altri a Parigi. La notizia fornitaci dal Michaud-Quantin, editore del 

“Tractatus de Anima”, che cioè Giovanni apparteneva alla provincia francescana 

di Aquitania , ci conferma la sua origine e il fatto che la sua professione avvenne 4

prima del suo soggiorno a Parigi, forse alla Rochelle stessa. Secondo il Michaud è 

comunque da escludere l’ipotesi che Giovanni sia entrato nell’ordine quando era 

già maestro; non abbiamo nessuna testimonianza di un simile avvenimento e la 

conversione di un maestro di teologia a Parigi era una fatto troppo importante per 

passare sotto silenzio . 5

 T. DOMENICHELLI, La Summa de Anima di frate Giovanni della Rochelle, Prato, Giachetti, 1882, p. 731

 Registrum Fratrum Minorum Londoniae, in Monumenta Franciscana, III, ed. BREWER, Londra, 1858, p.2

542

 GLORIEUX, Rèpertoire des maîtres en théologie de Paris au XIII siècle, Paris, 1934, II, n. 302, p. 253

 JEAN DE LA ROCHELLE, Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae, ed. P. MICHAUD-4

QUANTIN, Paris, 1964, introd. dello stesso editore, p. 4, n. 4

 cfr. MICHAUD-QUANTIN, introd. cit., p. 75

�12



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Di una serie di avvenimenti esistono fonti e testimonianze concordi. Nel 1229 

Giovanni prese parte alla deposizione del Ministro Generale dell’Ordine, frate 

Elia . Tra il 1238 e il 1241 successe ad Alessandro di Hales nella cattedra di 1

teologia che i Minori avevano all’Università di Parigi e vi restò fino alla morte . Tra 2

il 1240 e il 1242 fu uno dei quattro maestri consultati per l’esposizione dei punti 

di difficile interpretazione della Regola di S. Francesco; esposizione che fece testo 

e fu detta appunto dei Quattro Maestri. Nel 1244 Giovanni partecipò ai 

preparativi del Concilio di Lione, apertosi il 24 giugno dell’anno seguente; 

testimonianza di questa partecipazione è un sermone pronunciato a Lione alla 

presenza della Curia . 3

Giovanni morì l’8 febbraio 1245; gli successe alla cattedra Oddone Rigaldi, 

suo baccelliere, futuro arcivescovo di Rouen, nel 1248 . Contro la tradizione degli 4

storici dell’Ordine, secondo cui Giovanni lasciò la cattedra nel 1253 a San 

Bonaventura e morì nel 1271 , il Domenichelli porta tre prove : dopo frate 5 6

Giovanni e prima di San Bonaventura altri maestri francescani ressero la 

cattedra di teologia (a Giovanni successe il Rigaldi e Bonaventura successe a 

Giovanni da Parma); il nostro Scolastico, uso a richiamare nei suoi sermoni molti 

avvenimenti storici e liturgici che si verificavano in quegli anni, non ha mai fatto 

menzione nei medesimi sermoni a fatti molto importanti accaduti tra il 1245 e il 

1271, quali la canonizzazione di Santa Chiara (1255), l’istituzione della festa del 

 Chronica fratris Jordani, ed. BOEHMER, Paris, 1908, p. 541

 cfr. GLORIEUX, op. cit., II, pag. 252

 Conservato nel ms. A 11 sup., f. 33 r, della Biblioteca Ambrosiana di Milano3

 cfr. BERNARD DE BESSE, Liber de Laudibus Beati Francisci, in Anal. franc., III, 1897, p. 686; cfr. anche 4

Chronica Fratris Salimbene Parmensis, O. M., Parma, 1857, p. 93

 v. Annales Minorum, WADDING, t. III, ad an. 1253, n. XXVI; t. IV, ad an. 1271, n. XIV; F. HUEBER, 5

Monologium magnum S. P. Francisci, Münich, 1698, p. 499

 T. DOMENICHELLI, op. cit., pp. 78-816

�13



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Corpus Domini (1260), o la battaglia di Mansourah (1250), in cui San Luigi fu 

fatto prigioniero con tutto l’esercito francese; infine una prova diretta: la lettera 

che Roberto Grossatesta, vescovo di Lincoln, al ritorno in Inghilterra dal Concilio 

di Lione, scrisse nel settembre del 1245 al Ministro Provinciale dei Francescani 

inglesi per informarlo dello stato di disorganizzazione nell’insegnamento della 

teologia a Parigi dopo la morte di Alessandro di Hales e di Giovanni de la Rochelle 

(mortuis Fratribus Alexandro de Hales et Joanne de Rupellis).  1

Giovanni della Rochelle fu molto considerato presso i suoi contemporanei e 

anche presso i maestri successori e i suoi  confratelli. Lo dimostra l’esistenza di 

un gran numero di manoscritti contenenti le sue opere. Era noto soprattutto per 

le sue qualità di docente e di predicatore; fu inoltre tenuto in gran conto anche 

come allievo di Alessandro di Hales e maestro di san Bonaventura. 

Se breve fu la vita di Giovanni (1200 ca. - 1245), intensa fu la sua attività di 

scrittore. Una visione di insieme delle sue opere si trova in alcuni importanti 

studi di P. Glorieux, del p. Doucet, nei “prolegomena” alla Summa Halesiana, in 

un articolo del p. Minges . Si possono dividere le opere del nostro Francescano in 2

quattro gruppi: a) opere psicologiche, la cui produzione è forse legata ad un 

insegnamento “de anima”; b) opere teologiche; opere di commento scritturale, 

produzione normale di un maestro “in sacra Pagina”; d) opere varie. 

Prima di elencare le opere è necessario dire che ben poche notizie abbiamo 

circa la loro datazione e che talvolta la loro autenticità è stata messa in dubbio da 

alcuni studiosi; si può dire che ognuna di queste opere ha un suo problema 

 Monumenta franciscana, cit., p. 627; cfr. anche DENIFLE, CHATELAIN, Chart. Univ. Par., cit., I, p. 186, n. 1

150

 P. GLORIEUX, Répertoire..., cit., II, p. 25 e sgg,; P. V. DOUCET, Maîtres franciscains de Paris, in A.F.H., 2

XXVII, 1934, pp. 539-41; ALEXANDRI DE HALES, Summa Theol., Prolegomena, cit., pp. CCXI e sgg.; P. 
MINGES, De scriptis quibusdam fr. Joannis de Rupella, in A.F.H., VI, 1913, pp. 597-622 

�14



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

particolare, sia per quanto riguarda la data della compilazione, sia per quanto 

riguarda l’autenticità. 

a) Opere psicologiche  1

• Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae (o Tractatus de 

anima); ed. Michaud-Quantin, 1964 

• Summa de Anima; ed. Domenichelli, 1882 

b) Opere teologiche 

• Summa de articulis fidei. Si tratta di una Summa teologica (sotto questo 

titolo la elenca il Domenichelli)  “ad instructionem simplicium”; è composta di 2

più parti: de articulis fidei, de divinis nominibus, de praeceptis et consiliis, de 

peccatis et eorum remediis.  3

• Summa de vitiis et peccatis. Precede forse cronologicamente il Tractatus de 

Anima; di questa Summa il Glorieux annunciava un’edizione in preparazione 

presso i Padri di Quaracchi.  4

• Summa de virtutibus. Secondo il Glorieux si tratta della terza parte del 

Tractatus de Anima (de anima secundum perfectionem); non di questo avviso 

sono i Padri di Quaracchi, secondo cui l’opera non è ancora stata ritrovata. 

• Summa de donis. Nessun accenno di quest’opera da parte del Glorieux. Gli 

Editori della Summa Halesiana ne sottoscrivono senza dubbio l’autenticità, 

 Di queste due opere mi occuperò diffusamente nel prossimo capitolo1

 T. DOMENICHELLI, La Summa de Anima..., cit., p. 822

 Per i problemi inerenti a quest’opera cfr. i Prolegomena della Summa Halesiana, cit., pp CCXIIb-CCIVb3

 GLORIEUX, op. cit., p. 26. Su questa Summa cfr. anche l’articolo di dom O. LOTTIN, Alex. de Hales et la 4

Summa de vitiis de Jean de La Rochelle, in Rech. de Théol. Anc. et Méd., I, 1929, pp. 240-3
�15



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

seguendo il Pelster.  Dubita invece l’Henquinet.  Quest’opera è senz’altro 1 2

posteriore alla Summa de Virtutibus: dall’incipit infatti si apprende che 

Giovanni aveva già scritto un’opera de virtutibus. 

• Summa de Sacramentis. Sappiamo per certo che Giovanni scrisse “de 

Sacramentis”, ma non siamo certi che l’opera arrivata a noi attraverso la 

tradizione manoscritta sia quella autentica.  Dei problemi relativi a quest’opera 3

si è occupato l’Henquinet nell’articolo appena citato. 

• Questiones disputatae. Si tratta di un corpus di sessantacinque 

quaestiones, raccolte talvolta a gruppi sotto un titolo comune, tramandateci 

separate dalla tradizione manoscritta. Se ne può vedere una sostanziale 

presentazione nei Prolegomena della Summa Halesiana.  Molti studiosi, ed 4

anche i Padri di Quaracchi, dubitano fortemente dell’autenticità di non poche di 

queste quaestiones.   5

• Commentario sulle sentenze. Quest’opera non è ancora stata ritrovata, e 

forse per questo non ne fanno cenno il Glorieux (e di questo silenzio si 

meraviglia il p. Doucet). Sappiamo comunque che Giovanni scrisse un 

commentario sulle sentenze. L’opera infatti esisteva sicuramente nel convento 

francescano di Monteprandone, nelle Marche, ed era citata nel catalogo di San 

 F. PELSTER, Forschungen zur Quästionenliteratur in der Zeit des Alexander von Hales, in Scholastik, VI, 1

1931, pp. 321-353

 F.M. HENQUINET, La Summa de Sacramentis de Jean de La Rochelle, in A.F.H., XXXI, 1938, p. 203 nota 2

9

 cfr. ALEX. DE HALES, Summa Theol., Prolegomena, cit., p. CCXVIa3

 ibidem, pp. CCXVIa-CCXXIVb4

 Si vedano, oltre ai citati Prolegomena, i ssgg. articoli: PELSTER, Forschunge zur Quästionenliteratur..., cit., 5

pp. 331-335; HENQUINET, Ist der Traktat de legibus et praeceptis in der Summa Alex. von Hales von Joh. 
von Rupella?, in “Franziskanische Studien”, XXVI, 1939, pp. 1-22; 234-258

�16



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Giacomo della Marca ; inoltre Bartolomeo da Pisa afferma espressamente che 1

“Frater Joannes de Rupella scripsit super Sententias”.  2

• Generalis introitus ad sacram doctrinam. Il Doucet dà notizia di una 

edizione del p. F. Delorme, senza nessuna altra indicazione ; non sono riuscito 3

a trovare traccia di questa edizione. 

c) Commentari scritturali 

• Postillae in libros Numerorum 

• Postillae in Isaiam 

• Postillae in Jeremiam 

• Postillae in Ezechielem 

• Postillae in Danielem. Glorieux riferisce di una loro attribuzione a Stefano 

Langton; per Doucet questa postilla e la seguente sono scuramente autentiche. 

• Postillae in Job 

• Postillae in Prophetas Minores 

• Postillae in Mattheum 

• Postillae in Marcum. Secondo il p. Nappo questa postilla, per le strette 

connessioni con quella in Mattheum, è autentica.  4

• Postillae in Lucam 

• Postillae in Epistolas Pauli 

 cfr. DOUCET, art. cit., p. 541, che cita G. CASELLI, Alcuni codici di San Giacomo della Marca esistenti 1

nella Biblioteca Vaticana (fondo Rossiano), con appendice delle tre Tabulae Librorum e indice dei codici 
rimasti nel municipio di Monteprandone, Montalto Marche, 1934

 Liber conformitatum, in “Analecta Franciscana” IV, Quaracchi, 1906, p. 3372

 v. DOUCET, art. cit., p. 5393

 cfr. P.C. NAPPO, La Postilla in Marcum di Giovanni de Rupella e i suoi riflessi nella Summa Halesiana, in 4

A.F.H., L, 1957, pp. 332-347
�17



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

• Postillae in Apocalypsis. E’ elencata solo dal Domenichelli . 1

d) opere varie 

• Sermones de dominicis. 

• Sermones de Sanctis. Queste due opere sono la trascrizione dei sermoni 

per cui Giovanni era tanto celebre e lodato.  2

• Expositio (quatuor magistrorum) regulae FF. MM. (1242). Glorieux cita 

l’edizione Firmamentum Trium Ordinum, Parigi, 1512. 

• Processus negotiandi themata sermonum. E’ un’ars praedicandi. 

E’ necessario ora, per concludere questa breve rassegna della produzione 

letteraria di Giovanni della Rochelle, accennare brevemente al problema della 

composizione della Summa Theologica di Alessandro di Hales e dei suoi rapporti 

con le opere del Rupellense. 

L’esigenza di trattare questa questione nasce dal fatto che la critica ha ormai 

posto seri dubbi sull’autenticità della Summa Halesiana, quando addirittura ha 

dimostrato  che tale opera è una compilazione  a cui hanno contribuito due 

Francescani contemporanei di Alessandro, uno dei quali quasi sicuramente è 

proprio Giovanni della Rochelle. E’ subito evidente che se così stanno le cose 

Giovanni viene ad assumere importanza ben diversa da quella che solitamente gli 

attribuiscono gli storici della filosofia, i quali talvolta lo hanno bollato con giudizi 

poco lusinghieri; infatti egli, che era sempre stato considerato come ispirantesi 

 T. DOMENICHELLI, op. cit., p. 82. Per tutte queste postille esistono da parte degli studiosi altrettanti 1

problemi di autenticità quanto le Questiones Disputatae.

 v. BERNARD DE BESSE, Liber de laudibus..., cit., p. 686: “Etiam maximus inventus est praedicator, 2

videlicet Magister Frater Johannes, a Rupella dictus, religiositate, scientia, et discretione clarissimus, 
tantique ingenii, ut propriorum magistrorum subtilitatis adiiciens, praedicationis et lectoriae in theologica 
facultate artem et modos traderet exquisitos.”

�18



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

(talvolta si parla più esplicitamente di copiatura) alle opere dell’Halense, e 

specialmente alla Summa Theologica, viene scoperto non solo come autore-

compilatore di una delle più grandi opere dei maestri francescani medievali, ma 

come fonte stessa della Summa Halesiana. 

Vediamo di dare uno sguardo storico-critico al problema, accennando ai più 

validi studi in proposito. 

Che esistesse una stretta relazione tra le opere di Giovanni della Rochelle 

(specialmente la Summa De Anima) e la Summa di Alessandro di Hales appariva 

anche al padre Teofilo Domenichelli , il quale, come d’altronde era logica fare per 1

chi non avesse confrontato criticamente i testi, pensava ad una dipendenza di 

Giovanni da Alessandro, e questo fatto, secondo il Domenichelli, non doveva 

destare meraviglia, poichè frate Giovanni era stato discepolo dell’Halense.  2

La relazione tra le due opere doveva apparire ancora più stretta al p. 

Minges . Anche questo studioso era convinto della dipendenza di Giovanni da 3

Alessandro, anzi portava argomenti a favore dell’anteriorità della Summa 

Halesiana ; soprattutto mostrava che l’esposizione di Giovanni della Rochelle 4

degli argomenti corrispondenti a quelli della Summa Theologica nella parte 

psicologica era più completa, più precisa; segno che Giovanni aveva meglio 

sviluppato la sua fonte. Riguardo comunque ai problemi interni della Summa 

Halesiana, il p. Minges per primo incominciò a dubitare della autenticità di 

alcune parti, per esempio i trattati “de corpore humano” e “de coniucto humano” 

 cfr. La Summa de Anima..., cit., p. 3201

 ibidem, p. 3312

 P. MINGES, Die Psychologische Summe des Iohannes von Rupella und Alexander von Hales, in “Franz. 3

Stud.”, III, 1916, pp. 365-378

 ibidem, specialmente le pp. 372-3784

�19



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

che effettivamente poi si dimostrò essere posteriori al 1245, anno della morte di 

Alessandro. 

Nel 1930 dom Odon Lottin, in un importantissimo studio , dimostrava la 1

priorità della Summa de Anima rispetto alla Summa Halesiana. Il Lottin faceva 

notare  che nella seconda parte della Summa de Anima (de viribus animae) 2

Giovanni riporta la classificazione delle potenze dell’anima secondo lo pseudo-

agostiniano De Spiritu et Anima, secondo san Giovanni Damasceno, poi secondo 

altri filosofi tra cui appare spesso il nome di Avicenna. La parte corrispondente 

della Summa Halesiana presenta invece un lavoro più personale, di scelta, di 

sintesi, di proposta di altre classificazioni. Poichè è indubbia la stretta relazione 

fra le due parti, nel caso di una dipendenza della Summa de Anima dalla Summa 

Halesiana, si domanda il Lottin, come mai Giovanni si accontentò di riportare le 

classificazioni altrui, dopo che Alessandro aveva dato un lavoro personale? Come 

mai Giovanni non riportò le classificazioni di Alessandro? Evidentemente la 

composizione della Summa de Anima dovette precedere quella della Summa 

Halesiana. 

La prova definitiva di questo fatto è data secondo il Lottin da un confronto 

critico di testi. Si nota infatti che alcuni passaggi della Summa Halesiana sono 

comprensibili solo se letti alla luce dei passi corrispondenti della Summa de 

Anima. L’autore della Summa Theologica doveva aver usato, come fonte della 

parte psicologica, la Summa de Anima e aveva riportato alla lettera dei passi 

importanti in cui però alcune frasi, fuori dal loro contesto originale, non avevano 

 O. LOTTIN, Alexandre de Hales et la “Summa de Anima” de Jean de La Rochelle, in “Réch. de Théol. Anc. 1

et Méd.”, II, 1930, pp. 396-409

 ibidem, pp. 403-4042

�20



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

alcun significato, e il discorso in alcuni punti era pertanto incomprensibile. Lottin 

riporta alcuni passi a conferma di tutto ciò . 1

Lottin tuttavia nel suo studio accennava solo di sfuggita al problema 

dell’autenticità della Summa Halesiana. 

Di questo problema si occupava nel 1931 il p. Gorce, il quale negava 

categoricamente la genuinità della Summa, presentandosi così come il critico più 

radicale . 2

Ad una soluzione interessantissima giunse nel 1948 il p. Henquinet . Lo 3

studioso appurava  che la Summa Theologica esistente nel 1245, alla morte di 

Alessandro, non era tutta la Summa che noi abbiamo oggi; la Summa primitiva 

era infatti composta di tre parti, senza il “De missione visibili” (t. 1°, nn. 514-518 

dell’edizione Quaracchi), il “De corpore humano” e il “De coniuncto humano” (t. 

2°, nn. 500-523). Ebbene, questa Summa primitiva risultò opera di due 

compilatori dell’Ordine dei Frati Minori: Frater Inquirens (I e III parte); Frater 

Considerans (II parte), “Inquirens” e “Considerans” sono evidentemente nomi 

provvisori, tratti da una particolarità della loro rispettiva opera: il primo infatti, 

nella sua “redactio”, usa spesse volte nelle formule le parole “inquirere”, 

“inquirendum”, “inquisitio”, che non si trovano quasi mai nella seconda parte; 

allo stesso modo l’autore-compilatore della seconda parte usa nelle formule le 

parole “considerare”, “considerandum”, “consideratio” . 4

 ibidem, pp.404-409. Ai passi riportati dal Lottin i Padri di Quaracchi ne aggiunsero altri due, pure probanti; 1

v. ALEX. DE HALES, Summa Theol., Proleg., cit., pp. CCXIb-CCXIIa

 M. GORCE, La Summe Théologique d’Alexandre de Halès est-elle authentique?, in “The New-2

Scholasticism”, V, 1931

 F.M. HENQUINET, Fr. Considerans, l’un des deux auteurs jumeaux de la Summa de Fr. Alexandri primitive, 3

in “Réch. de Théol. Anc. et Méd.”, XV, 1948, pp. 76-96.

 cfr. HENQUINET, art. cit., pp. 79-804

�21



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Tenuto conto della costanza di questa opposizione tra “inquirere” e 

“considerare”, il p. Henquinet giunse a stabilire la dualità degli autori. Ma chi 

potevano essere Fr. Inquirens e Fr. Considerans? Henquinet rispose che, mentre 

l’anonimato di Considerans restava integro, si poteva essere sicuri 

nell’identificare Inquirens con Giovanni della Rochelle perchè lui solo presenta, 

nella “redactio” delle sue opere, l’insieme delle formule che si trovano nella prima 

e nella terza parte della Summa Halesiana . Ma se, conclude l’Henquinet, la 1

Summa Theologica di Alessandro di Hales è una compilazione, certamente non è 

da escludersi una collaborazione dell’Halense stesso . Alcuni giungono ad 2

identificare fr. Considerans con Alessandro; il p. Henquinet lo esclude, dicendo 

che molte dottrine che si trovano nelle Questiones Disputatae di Alessandro 

vengono apertamente confutate nella II parte della Summa Theologica. 

I Padri di Quaracchi hanno infine dimostrato, nella sostanziale 

presentazione delle opere di Giovanni , che quasi tutti gli scritti del nostro 3

Scolastico sono serviti da fonte della Summa Halesiana, e sovente molti passi vi 

sono stati riportati alla lettera; è il caso, per esempio, del “De praeceptis et 

consiliis” (che fa parte della Summa de articulis fidei), di molte questioni della 

Summa de donis e di moltissime delle quaestiones disputatae di Giovanni. Le 

altre opere sono per lo più riportate a senso. 

Per concludere, si potrebbe dire che lo status questionis è ben delineato dal 

Doucet in questo modo: 

• gran parte della Summa (ll. I, II, III) esisteva già nel 1245, quindi 

Alessandro non doveva esservi estraneo; 

 ibidem, pp. 91-921

 ibidem, pp. 93-942

 cfr. ALEX. DE HALES, Summa Theologica, Proleg., cit., pp. CCXIa-CCXXVIIa3

�22



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

• le fonti più importanti sono gli scritti di Giovanni della Rochelle e le 

Quaestione Disputatae di Alessandro stesso;  1

• è una compilazione: i compilatori-autori sono un certo fr. Inquirens (forse 

Giovanni della Rochelle) e fr. Considerans; 

• i trattati “De corpore humano” e “De coniuncto humano” sono senz’altro 

aggiunte posteriori; 

• la parte che occupa il t. IV dell’edizione Quaracchi è opera di una 

commissione nominata dai superiori dell’Ordine Francescano e che aveva 

l’incarico di terminare la Summa; la maggior parte, si crede, di questo t. IV ha 

come autore Guglielmo di Melitone.  2

Questo è un breve sguardo al problema; tuttavia ben si vede come in questo 

quadro la posizione di Giovanni della Rochelle venga ad assumere un’importanza 

ben diversa da quella che di solito gli si attribuisce. 

 Opera composta da Alessandro prima di essere Frate1

 P.V. DOUCET, De Summa Fratris Alexandri Halensis historice considerata, in “Rivista di filosofia neoscol.” 2

XL, 1948, pp. 1-44
�23



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

�24



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Cap. 2 - Le opere psicologiche 

Prima di passare all’esposizione ed al commento della parte filosofica, è 

necessario accennare ad alcuni problemi che presentano le due opere 

psicologiche di Giovanni, quelle che offriranno il testo per questa tesi ; non è 1

questa una trattazione puramente filologica, perchè, come vedremo, tra la 

Summa ed il Tractatus esistono dei rapporti di continuità di cui occorre tenere 

conto nell’esame del pensiero del nostro Scolastico, ed è molto interessante 

determinare la natura di questi rapporti per capire bene sia l’Autore, sia il 

significato delle sue opere. 

Si deve dare innanzitutto uno sguardo al contenuto della Summa e del 

Tractatus, incominciando da quest’ultimo che, come vedremo, è il primo in ordine 

di tempo. Il Tractatus è diviso in tre parti: de anima secundum definitionem, de 

anima secundum divisionem, de anima secundum perfectionem.    2

Queste tre parti sono di ineguale lunghezza: la seconda parte infatti è ben 

più lunga delle altre due messe insieme (e per questo molto probabilmente ha 

 TEOFILO DOMENICHELLI, La Summa de Anima di fr. Giovanni della Rochelle, cit.; JEAN DE LA 1

ROCHELLE, Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae, ed. MICHAUD-QUANTIN, cit. Per brevità 
citerò queste opere con “Summa” e “Tractatus”, col relativo capitolo; il numero delle pagine delle edizioni 
citate sarà tra parentesi.

 cfr. Tract., III, 31 (190): “Nota, lector, quod huius libri tres sunt partes principales...”2

�25



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

dato il titolo all’opera). Nella prima parte (de anima secundum definitionem)  1

Giovanni della Rochelle espone e commenta dodici definizioni dell’anima che egli 

ha trovato in filosofi e teologi antichi e contemporanei; così la prima definizione, 

la più lunga di tutte, è tratta da san Giovanni Damasceno; altre cinque dallo 

pseudo-agostiniano “De Spiritu et Anima” (che frate Giovanni credeva di Agostino) 

e le altre da Alfredo Anglico (De motu cordis), Platone (Fedone), Aristotele (De 

Anima), Nemesio d’Emesa (De natura hominis), dal Genesi (spiraculum vitae) e da 

Seneca (Epist. XCII). La seconda parte (de Anima secundum divisionem)  2

presenta cinque classificazioni delle potenze dell’anima: la prima secondo i 

filosofi, specialmente secondo Avicenna ; l’altra e la terza secondo i medici, 3

dapprima secondo Honein ben Ishaq (Iohannitius, Isagoge), poi secondo il Canone 

di Avicenna ; la quarta secondo san Giovanni Damasceno ; la quinta secondo lo 4 5

pseudo-agostiniano “De Spiritu et Anima” . L’ultima sezione della parte studia i 6

principali termini impiegati nell’esposizione (de distinctionem quorundam 

nominum ad evidentiam praedictorum) e stabilisce il loro significato presso i vari 

autori.  7

La terza parte del Tractatus (de Anima secundum perfectionem) è un piccolo 

trattato sulle virtù e sulla perfezione dell’anima e pertanto è uno studio 

essenzialmente teologico. Questa parte ci è stata tramandata da qualche 

manoscritto separata dal resto dell’opera; questo fu uno dei motivi che spinsero il 

 Tract., I, 1-14 (54-68)1

 Tract., II, 1-57 (70-136)2

 Ibidem II, 1-26 (70-103)3

 Ibidem II, 27-36 (103-113)4

 Ibidem II, 37-46 (113-122)5

 Ibidem II, 47-50 (122-127)6

 Ibidem II, 51-57 (128-136)7

�26



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Glorieux ad attribuire allo scritto il titolo di Summa de Virtutibus , effettivamente 1

attestato dalla tradizione manoscritta come titolo di un’opera di Giovanni, oggi 

ancora sconosciuta.  2

In realtà, come ha ben dimostrato il Lottin , e come si legge chiaramente nel 3

Tractatus , la terza parte appartiene all’opera psicologica rupelliana. I problemi 4

trattati sono quelli della grazia, delle virtù e della beatitudine; questa parte consta 

di 31 capitoli (pp. 137-190). Nella prima sezione Giovanni discute sulla grazia in 

generale ed enumera e classifica i diversi elementi della vita soprannaturale 

dell’uomo; nella seconda sezione presenta le classificazioni delle virtù secondo 

Plotino, Cicerone, Aristotele, i teologi (specialmente Agostino) e il Moralium 

Dogma Philosophorum; l’ultima sezione si occupa della beatitudine, perfezione 

dell’anima, di cui l’autore dà sette definizioni e discute la natura utilizzando la 

definizione di Boezio. 

La Summa de Anima, pur considerando alcune profonde modificazioni del 

contenuto e la diversità di genere letterario, mantiene la stessa struttura esteriore 

del Tractatus. Dopo un’introduzione inizia la prima parte  (de anima quoad 5

substantiam) che comprende l’esposizione di sette definizioni, invece delle undici 

del Tractatus: sono eliminate quella del Damasceno, tre del “De Spiritu et Anima” 

e quella di Platone. La prima parte comprende anche una lunghissima 

dissertazione “quid sit anima secundum rem”, mancante nel Tractatus; la 

Summa si arricchisce dunque di un vero trattato personale sulla natura 

 GLORIEUX, Répertoire..., cit., p. 251

 v. pag. 15 di questa tesi2

 O. LOTTIN, Les traités sur l’âme et les vertus de Jean de la Rochelle, in Revue Néo-scolastique de 3

Philosophie”, XXI, 1930, pp. 5-32

 v. p. 25, nota 2 di questa tesi; ed anche in Tract., III, 1 (138): “... Post divisionem multiplicem potentiarum 4

animae dicemus de virtutibus”

 Summa, I, 1-57 (103-216)5

�27



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

dell’anima: incorporeità, semplicità, immagine di Dio, unione col corpo, 

immortalità, ... 

La seconda parte  inizia con un’introduzione sulla distinzione tra l’anima e le 1

sue facoltà che manca nel Tractatus. Seguono poi tre classificazioni delle potenze 

dell’anima, invece delle cinque del Tractatus, ed anche l’ordine è inverso: la prima 

è quella del “De Spiritu et Anima”, segue quella di san Giovanni Damasceno e 

chiude quella “secondum philosophos”. Sono soppresse dunque le due 

classificazioni “secondum medicos” (Iohannitius e Avicenna, Canone). Manca poi 

nella Summa tutta la parte che nel Tractatus è dedicata alla virtù; si vedrà tra 

poco la ragione di questo fatto. 

In realtà, considerando così come si è fatto per sommi capi il contenuto delle 

due opere psicologiche, non si ha una precisa idea di quello che esse 

rappresentano. Per avere una visione più chiara del loro significato e della loro 

importanza occorre accennare al problema dei rapporti che intercorrono tra la 

Summa ed il Tractatus. Intanto la prima cosa che colpisce, ad un primo 

confronto, è la concordanza letterale tra le parti comuni delle due opere; risulta 

infatti che quasi tutti i capitoli del Tractatus sono riportati alla lettera nella 

Summa. Per avere un’idea della quantità delle parti corrispondenti e dei punti di 

contatto tra i due scritti è utile dare uno sguardo alla tabella fornita dal Michaud-

Quantin nell’introduzione all’edizione del Tractatus.  Ma il fermarsi alla 2

considerazione di questo solo aspetto dei rapporti fra le due opere può portare ad 

una giudizio errato come quello del p. Salman: lo studioso afferma che il 

Tractatus è l’opera fondamentale di Giovanni della Rochelle, poichè la Summa 

 ibidem, II, 1-40, (217-301)1

 cfr. Tractatus, introd., pp. 17-182

�28



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

non rappresenta nessun momento di sviluppo rispetto alla prima opera.  In 1

realtà, nonostante l’impressione, più appariscente di qualsiasi altra, di 

concordanza tra Summa e Tractatus, ci troviamo di fronte a due opere 

fondamentalmente diverse, specialmente per quanto riguarda l’ispirazione. 

Un primo motivo che può ben spiegare questa diversità è stato indicato dal 

Michaud-Quantin : la differenza di generi letterari. Il Tractatus cioè non è 2

un’opera di insegnamento magistrale, nella quale il maestro espone il suo 

pensiero e lo difende, ma  una “compilatio”, una raccolta di documentazione, in 

cui il compilatore riporta, il più fedelmente possibile, il pensiero delle varie 

“auctoritates” (teologiche, filosofiche e mediche) sul problema dell’anima; si può 

considerare un manuale ausiliario che il maestro compila per il bisogno e 

l’esigenza dei suoi scolari di orientarsi tra le due concezioni dell’anima umana che 

si presentano nell’ambiente filosofico e teologico della prima metà del XIII secolo: 

quella della tradizione teologica e quella del pensiero greco trasmesso dagli Arabi. 

La Summa invece è un’opera personale di un maestro in “sacra pagina”, in cui 

l’autore cerca di portare il suo contributo alle discussioni suscitate dalla 

riscoperta di dottrine estranee alla genuina tradizione teologica. 

Altre fondamentali differenze sono state indicate da dom Lottin, che ha 

portato delle prove in favore dell’autenticità del Tractatus e della sua anteriorità 

rispetto alla Summa.  Si viene così a scoprire, attraverso un’attenta analisi 3

contestuale, che la riduzione da dodici a sette delle definizioni dell’anima è servita 

ad eliminare dei doppioni, poichè nelle definizioni del Tractatus l’anima è definita 

 cfr. D.H. SALMAN, Jean de La Rochelle et les débuts de l’Averroïsme latin, in “AHDLMA”, XVI, 1947-48, p. 1

134.

 cfr. Tractatus, intr., pp. 11 e 212

 O. LOTTIN, Les traités sur l’âme et les vertus..., cit., pp. 9-323

�29



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

due volte riguardo al suo principio efficiente , due volte riguardo al fine  e due 1 2

volte riguardo alla forma . Questo, secondo dom Lottin, è una prova 3

dell’anteriorità del Tractatus, poichè è più comprensibile che un autore abbia 

voluto evitare delle ripetizioni piuttosto che complicare una classificazione così 

chiara come quella della Summa ; non si tratta dunque, a proposito delle 4

definizioni dell’anima, di un impoverimento, come afferma il Michaud-Quantin , 5

ma di un’elaborazione tendente a perfezionare la prima opera. 

Dom Lotti nota poi, a proposito della Summa, lo stesso fenomeno verificatosi 

per la Summa Theologica Halesiana: alcuni passi cioè della Summa de Anima 

sono comprensibili solo se letti alla luce dei corrispondenti passi del Tractatus, 

segno che questo è la fonte della Summa.  6

Altra differenza tra Summa e Tractatus e prova dell’anteriorità di 

quest’ultimo: dall’analisi dei testi condotta dal Lottin risulta che la sezione della 

seconda parte del Tractatus riguardante la classificazione delle potenze secondo i 

filosofi e specialmente secondo Avicenna colpisce non tanto per la sua sobrietà, 

quanto per la sua omogeneità; invece l’unità della parte corrispondente della 

Summa è rotta da interpolazioni che hanno lo scopo di ribattere le tesi esposte (si 

incontrano così delle espressioni come “quamvis quidam theologi aliter sentiant, 

dicentes...”; oppure “fuerunt qui dixerunt...”). E’ questo senza dubbio l’effetto di 

un apporto personale all’esposizione delle dottrine dei filosofi, ma dà 

 cfr. Tract., I, 5 e 131

 ibidem, I, 5 e 142

 ibidem, I, 4 e 103

 cfr. LOTTIN, art. cit., pp. 10-144

 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de l’âme chez Jean de la Rochelle, in “Antonianum”, XXIV, 1949, 5

p. 493; non è peraltro questo il giudizio emergente dell’art. cit., poichè appena più avanti si dice che la prima 
parte della Summa è valida in quanto si arricchisce di un vero trattato sulla natura dell’anima.

 cfr. LOTTIN, art. cit., pp. 14-156

�30



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

l’impressione che l’autore abbia voluto inserire, nella riesposizione di un testo 

letteralmente uguale al primo, delle glosse, piuttosto che togliere queste ultime 

per dare unità al capitolo . 1

Il Michaud-Quantin fornisce un’altra prova dell’anteriorità del Tractatus, che 

nel medesimo tempo è la spiegazione della soppressione, nella Summa, della 

parte relativa alle virtù . Nella tradizione teologica, e ancora verso la metà del XIII 2

secolo, quando Giovanni compilava il Tractatus, lo studio della natura dell’anima 

e della sua attività era strettamente legato a quello del suo inserimento nel piano 

di salvezza; il problema delle virtù, e soprattutto della loro classificazione, era 

strettamente legato a quello dell’anima e delle sue potenze. Ma nel periodo di 

tempo che passava tra la redazione del Tractatus e quello della Summa giungeva 

a compimento un processo di separazione tra lo studio della natura e delle 

potenze dell’anima e lo studio del fine morale e soprannaturale che essa deve 

perseguire; ciò era forse dovuto all’influenza delle dottrine aristoteliche  che 

entravano in quei tempi nel mondo latino: nel piano aristotelico infatti lo studio 

dell’anima faceva parte della filosofia naturale e il “De Anima” di Avicenna era il 

“Liber sextus naturalium”. Così i teologi iniziarono a trattare  “de virtutibus” in 

opere separate da quelle psicologiche. Lo stesso accadde a Giovanni, che non 

riportò nella Summa la terza parte del Tractatus, ma redasse una “Summa de 

virtutibus” non ancora ritrovata. 

Ma l’aspetto senz’altro più importante dei rapporti tra la Summa e il 

Tractatus è quello, rilevato ancora da dom Lottin, del diverso atteggiamento dei 

due scritti nei confronti di Aristotele . Ciò che dom Lottin sottolinea è il favore che 3

 ibidem, pp. 15-171

 cfr. Tractatus, introd., pp. 19-202

 O. LOTTIN, art. cit., pp.18-27 e 313

�31



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

l’autore del Tractatus testimonia per gli scritti di Aristotele; lo Stagirita è citato 

spessissimo nel corso dell’esposizione ed interi passi, come la prima e la sesta 

definizione dell’anima, sono di chiaro andamento aristotelico; è citato perfino 

nell’esposizione delle definizioni pseudo-agostiniane dell’anima; occupa il posto di 

maggior importanza nella classificazione delle facoltà “secundum philosophos”; 

nella terza parte del Tractatus c’è un tentativo di ritrovare nell’etica aristotelica le 

quattro virtù cardinali. Il favore accordato ad Aristotele non è celato. 

Contrariamente la Summa, che pure non ignora Aristotele, mantiene verso il 

filosofo un diverso atteggiamento: non si può dire cioè che egli sia 

particolarmente stimato. Nella parte infatti relativa alla natura dell’anima , che 1

non ha corrispondenti nel Tractatus e che rappresenta la metà di tutta l’opera, si 

contano solo sette citazioni di Aristotele. Nelle parti invece che si corrispondono, 

si verifica un fatto curioso: un solo passo del Tractatus, quello relativo alla prima 

definizione , cambia sostanzialmente nella Summa; infatti qui si fa perno, 2

nell’esposizione, sul concetto agostiniano di illuminazione divina anzichè su 

quello aristotelico di tabula rasa; gli altri passi del Tractatus in cui ricorrono 

citazioni aristoteliche sono trascritti alla lettera nella Summa, ma il nome di 

Aristotele scompare da tutti; rimane cioè la dottrina, ma scompaiono “ut dicit 

Aristoteles”, “sicut dicit Philosophus”, “secundum Aristotelem”.  L’autore della 3

Summa si sente più teologo che filosofo, e pertanto è soprattutto agostiniano: 

novanta volte ricorre il nome di S. Agostino. 

 Summa, I, 10-57 (114-216)1

 Tract., I, 4 (59): “Anima est substantia incorporea, intellectualis, illuminationum qui sunt a Primo ultima 2

relatione perceptiva”

 cfr. LOTTIN, Les traités..., cit., pp. 19-263

�32



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Il Pelster, nella recensione dell’articolo di dom Lottin  usava di questo 1

argomento per controbattere la tesi dell’anteriorità del Tractatus: è cosa inaudita, 

secondo il Pelster, che un autore di quel tempo, avendo aderito all’aristotelismo 

(Tractatus) se ne distacchi per tornare all’agostinismo (Summa); perciò la Summa 

precede il Tractatus. Al Pelster basterebbe obiettare che, come si è visto, 

l’abbandono dell’aristotelismo fu solo esteriore; inoltre non si capisce perchè 

Giovanni, dopo aver composto un’opera psicologica con una struttura più 

soddisfacente di quella del Tractatus, abbia avuto l’idea di farne un compendio 

che avrebbe spogliato la prima opera di tutto l’apporto personale dell’autore alla 

trattazione del problema. 

Ma riprendiamo il discorso sull’atteggiamento verso Aristotele e vediamo 

come può essere spiegato un simile fatto. Ancora una volta vengono in aiuto le 

attente analisi di dom Lottin. Lo studioso, prima di risolvere la questione del 

diverso atteggiamento verso Aristotele, prova l’autenticità del Tractatus ; è chiaro 2

infatti che quel problema non sussisterebbe se il Tractatus non fosse di Giovanni 

della Rochelle. Ma a questo proposito, ritenuta la Summa sicuramente autentica 

(moltissimi manoscritti portano il nome di Giovanni della Rochelle), considerata 

anche la concordanza letterale fra le due opere, due sole ipotesi sono possibili: o 

Giovanni usò come fonte della Summa il Tractatus che non era suo, trovandolo 

adatto al piano della sua opera psicologica e riportandolo letteralmente nella 

Summa con qualche variazione dovuta al fatto di essere più teologo che filosofo; 

oppure il Tractatus è l’opera giovanile di Giovanni, che manifesta uno spirito 

piuttosto filosofico e scientifico, e giunto alla maturità degli studi teologici 

rimaneggia quell’opera dandole un’impronta più teologica e più personale, 

 cfr. PELSTER, in “Scholastik”, V, 1930, p. 456, n. 2491

 O. LOTTIN, art. cit., pp. 28-312

�33



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

citando di più la Sacra Scrittura e i Padri che non i filosofi pagani, aggiungendo la 

parte sulla natura dell’anima e togliendo quella sulle virtù. E’ difficile, dice il 

Lottin , prendere posizione tra queste due ipotesi, tuttavia almeno una 1

considerazione dovrebbe farci ritenere più verosimile la seconda: nel primo caso 

cioè si avrebbe un insolito tipo di plagio, che andrebbe più in là di qualsiasi altro 

tentativo di plagio di cui si è a conoscenza relativamente a quel periodo; peraltro 

il plagio rivestirebbe un carattere insolito anche perchè Giovanni non si 

accontenta di copiare il Tractatus, ma lo corregge e colma le lacune che vi trova. 

Se dunque si è portati a credere che Giovanni della Rochelle sia l’autore di 

ambedue le opere, resta da spiegare il suo diverso atteggiamento verso Aristotele. 

La spiegazione, sostiene il Lottin , è da ricercarsi nella proibizione dello studio di 2

Aristotele del papa Gregorio IX del 13 aprile 1231, che richiamava le proibizioni 

del 1210 e del 1215; quando il papa rinnovò la proibizione, Giovanni della 

Rochelle probabilmente aveva appena finito di redigere il Tractatus, il quale, tutto 

impregnato di dottrine aristoteliche ed arabe, contrastava sicuramente con le 

direttive della gerarchia. Forse Giovanni ricevette da un’autorità prossima l’ordine 

di correggere il Tractatus, forse si mise spontaneamente al lavoro; il fatto è 

comunque che il nostro Scolastico, anche se a notevole distanza di tempo, 

corresse la sua prima opera e, come si è visto, tra i testi di ispirazione aristotelica 

uno solo subisce sostanziali modifiche, mentre gli altri mantengono la dottrina di 

Aristotele e non il suo nome: imposta dall’esterno, la conversione non fu che 

apparente. Questo fatto, secondo il Lottin , spiega la mancanza di sintesi rilevata 3

nella Summa: in quest’opera il substrato è soprattutto di tendenza aristotelica, la 

 ibidem, p. 291

 ibidem, p. 312

 ibidem, p. 323

�34



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

sovrastruttura è agostiniana, ma substrato e sovrastruttura non legano. Questo 

giudizio, a mio avviso, può essere confutato; rimando per questo al capitolo finale. 

Un ultimo problema da affrontare a proposito del Tractatus e della Summa è 

quello della loro datazione. Al riguardo non abbiamo alcun elemento che ci possa 

far stabilire una data precisa, tuttavia è possibile fissare un termine a quo ed uno 

ad quem della composizione. 

Per quanto riguarda il Tractatus, si è rilevato  che una delle fonti principali 1

di quest’opera è la Summa de bono di Filippo il Cancelliere , scritta dopo il 1228 ; 2 3

si può dunque fissare il termine a quo della compilazione del Tractatus verso il 

1231-32. Per il termine ad quem, occorre tener presente che, come ha osservato il 

Lottin , dalla terza parte del Tractatus si rileva che Giovanni non conosceva una 4

traduzione completa dell’Etica a Nicomaco; il Tractatus è stato dunque composto 

prima del 1240. 

Per la Summa abbiamo ancora meno riferimenti che per il Tractatus; 

sappiamo che essa è posteriore al Tractatus e che è stata redatta quando l’ambito 

dell’insegnamento “de anima” era stato modificato nel contenuto con la 

soppressione della parte sulle virtù, e questo processo di modificazione giunse a 

compimento verso il 1240 ; per il termine ad quem, occorre tener presente che la 5

Summa Rupelliana  fu fonte della Summa Halesiana, che esisteva nella maggior 

parte verso il 1245. 

 Tract., introd. p. 231

 cfr. LOTTIN, L’influence littéraire de Philippe le Chancelier sur les théologiens préthomistes, in “Rech. de 2

Théolog. Anc. et Méd.”, II, 1930, pp. 312-316

 cfr. P. MINGES, Philosophiegeschichtlische Bemerkungen über Philipp von Grève, in “Philosophisches 3

Jahrb.”, XXVII, 1914, p. 21

 cfr. O. LOTTIN, Alex. de Hales et la “Summa de Anima” de Jean de la Rochelle, cit., p. 368 nota.4

 Tract., introd., p. 115

�35



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Tutto questo sguardo sui problemi inerenti alle due opere psicologiche di 

Giovanni ci permette di accennare già brevemente al non facile problema dello 

sviluppo dottrinale nell’opera di frate Giovanni della Rochelle. Con la riserva di 

riprendere la questione dopo l’analisi dei testi, già fin d’ora si può affermare che 

c’è nella psicologia rupelliana della Summa de Anima un passo avanti rispetto a 

quella del Tractatus; lo sviluppo è da ricercarsi non tanto in quei fenomeni 

esteriori quali possono essere i diversi atteggiamenti verso Aristotele, o 

l’integrazione agostiniana, nella Summa, di quei passi del Tractatus ritenuti non 

molto ortodossi; quanto nel diverso atteggiamento che Giovanni assume 

nell’esporre le sue dottrine; filosofo nel Tractatus, nella Summa si sente più 

teologo, e questa disposizione si concreta nelle aggiunte fatte nella Summa, 

specialmente nella parte relativa alla natura dell’anima, di ispirazione nettamente 

teologico-agostiniana. 

La maturità teologica raggiunta alla scuola di Alessandro di Hales doveva 

dare i suoi frutti. 

�36



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Cap. 3 - La conoscenza intellettuale del mondo sensibile e la 
funzione di astrazione 

L’investigazione di Giovanni della Rochelle sul problema dell’attività 

intellettiva umana si svolge lungo due direttive che corrispondono alle due diverse 

maniere con cui si esplica l’attività suddetta: l’attività intellettuale apprensiva e 

l’attività intellettuale motrice, la prima orientata alla conoscenza del vero, la 

seconda alla conoscenza e al conseguimento del bene . 1

In questo e nei seguenti capitoli si esporrà il pensiero di Giovanni sull’attività 

intellettiva umana, incominciando dal primo aspetto, quello che riguarda la 

conoscenza. 

Si può dire subito a questi proposito che per il nostro Scolastico non esiste 

una sola fonte della conoscenza, così come non esiste un solo processo 

conoscitivo; Giovanni pensa che l’attività conoscitiva umana, a seconda 

dell’oggetto verso cui le potenze conoscitive si rivolgono, si esplica in due 

differenti maniere: c’è infatti una conoscenza intellettuale del mondo sensibile in 

cui la funzione di astrazione assume un compito determinante, e c’è una 

conoscenza intellettuale delle forme astratte per loro natura che ha il suo 

 “Sicut habemus vim intellectivam ordinatam ad verum, sic habemus vim intellectivam ordinatam ad 1

bonum”. Summa II, 40 (298); Tract. II, 24 (98)
�37



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

fondamento nella illuminazione che l’anima umana  riceve direttamente o 

indirettamente da Dio al fine di “intelligere”. Questa diventerà la dottrina ufficiale 

della Scuola Francescana e avrà in S. Bonaventura il suo massimo 

rappresentante. 

La teoria delle due fonti della conoscenza e dei due processi conoscitivi ha il 

suo fondamento nella dottrina delle due facce dell’anima, che Giovanni della 

Rochelle trae nello stesso tempo da S. Agostino, dagli Arabi e dagli Ebrei; questa 

dottrina godette di un enorme prestigio presso i Francescani, proprio per il fatto 

che la distinzione agostiniana tra “ratio superior” e “ratio inferior” si accordava 

molto bene con una eguale dottrina di Al Ghazali e di Avicebron  1

Vediamo quale sia esattamente il pensiero di Giovanni a proposito di questa 

teoria, che è esposta in tre distinti  passi della Summa de Anima, solo l’ultimo dei 

quali ha una corrispondenza nel Tractatus. 

L’anima, dice frate Giovanni, è somiglianza di tutte le cose, perchè è nata per 

comprendere le somiglianze di tutte le cose, di quelle intelligibili e spirituali 

mediante se stessa, di quelle corporee mediante il corpo.  2

Se in questi passo non si fa esplicita menzione alla dottrina delle due facce, 

c’è tuttavia un accenno ai diversi mezzi e processi della conoscenza in relazione 

alla diversa natura degli oggetti da conoscere; a seconda che si tratti di oggetti 

materiali o di oggetti intelligibili e spirituali, l’anima per conoscerli ha bisogno dei 

sensi del corpo o può farne a meno. 

 cfr. ROHMER, Sur la doctrine franciscaine des deux faces de l’âme, in “AHDLMA” II, 1927, pp. 73-771

 “Item cum anima sit omnium similitudo, quia omnium rerum similitudinem est nata comprehendere, 2

intelligibilium et spiritualium per se, corporalium vero mediante corpore, necesse est quod corpus mediante 
quo recipit omnium similitudines corporum habeat similitudinem cum omnibus corporibus”. Summa, I, 36 
(164)

�38



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Lo stesso concetto, ma questa volta con diretto riferimento alle due facce 

dell’anima, si trova nel cap. 43 della prima parte della Summa. A chi obiettava 

contro l’immortalità dell’anima dicendo che la capacità intellettiva procede dal 

senso e dall’immaginazione, e non può operare senza di loro, Giovanni risponde 

che è d’accordo sulla provenienza della capacità intellettiva, ma ribatte che essa 

ha sue operazioni autonome rispetto al senso e all’immaginazione; e, citando un 

esempio di S. Agostino, ci dice che, nonostante non si possa arrivare in porto 

senza nave, tuttavia ci si può restare senza. In altre parole, dice Giovanni, 

bisogna distinguere due facce della potenza intellettiva, l’inferiore e la superiore; 

la prima è illuminata dalla luce sensibile  e riceve la sua attuazione quando si 

rivolge alle cose sensibili; la seconda è più perfetta e potente ed è illuminata 

direttamente da Dio, che è la Verità prima. La potenza intellettiva perciò riguardo 

alla parte inferiore ha bisogno del senso e dell’immaginazione, riguardo alla 

superiore può farne a meno . 1

Come ha mostrato il Rohmer, questo testo è la ripresa di un passo del “De 

immortalitate animae” del Gundissalinus che sviluppa la medesima teoria . 2

Il terzo passo si riferisce al concetto e alla funzione della mente secondo san 

Giovanni Damasceno; vi si dice che per mente si intende sia la parte superiore sia 

la parte inferiore della ragione; segue una citazione di S. Agostino in cui appunto 

si riferisce che nella ragione vi è una parte che si rivolge alle cose superiori e 

celesti, ed un’altra che si volge a guardare quelle transitorie e caduche . Il passo 3

 “Vel aliter distinguendo faciem virtutis intellectivae duplicem, scilicet inferiorem et superiorem: in quantum 1

ad inferiorem, quae illuminatur a sensu, perficitur per comparationem ad sensibilia, prout imaginationem; sed 
non in quantum ad superiorem, secundum quam est nobilis perfectio et potissima; haec enim illuminatur a 
prima veritate. Quantum ergo ad inferiorem indiget sensu et imaginatione, non quantum ad superiorem”. 
Summa, I, 43 (189)

 cfr. ROHMER, art. cit., p. 742

 “Sicut dicit Augstinus: in ratione est aliquid ad superna et coelestia intendens, et aliquid ad transitoria et 3

caduca respiciens, respectu cuius dicitur prudentia”. Summa II, 9 (234)
�39



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

corrispondente del Tractatus non cita Agostino e si limita a riferire sul significato 

della parola mente ; la stessa frase però è riportata alla lettera in un altro passo 1

dell’opera . 2

Si tratta ora di vedere la natura e le funzioni proprie dei due modi di 

conoscenza intellettuale. Si inizierà dalla conoscenza intellettuale del mondo 

sensibile. Tale tipo di conoscenza è preceduta dalla conoscenza sensibile, alla 

quale occorre accennare brevemente. 

Giovanni ci fornisce tre tavole delle potenze sensibili: secondo S. Agostino, 

secondo san Giovanni Damasceno e secondo Avicenna e gli altri Filosofi; egli ha 

appena tentato di conciliare le tre divisioni, ma dall’insieme emerge un 

orientamento per la classificazione aristotelica; lo dimostra il fatto che Giovanni 

ha adattato l’esposizione del Damasceno a quella avicenniana, invertendo l’ordine 

tra immaginazione e senso, forse in relazione ad una possibile sintesi tra le due 

classificazioni; comunque viene detto implicitamente  da più parti che il senso 

comune di Aristotele e degli Arabi è la potenza sensitiva interna che il Damasceno 

e S. Agostino hanno suddiviso secondo la loro maniera. Esaminiamo perciò le 

tappe della conoscenza sensibile, che prepara all’astrazione e alla conoscenza 

intellettuale, così come è esposta nella parte delle due opere psicologiche dedicata 

ad Avicenna ed altri Filosofi. 

Dopo la percezione delle cose attraverso i sensi, Giovanni ammette 

l’esistenza del senso comune o fantasia, che è una facoltà giudicatrice dei dati 

sensibili ; esso è il centro al quale i cinque sensi portano le forme ricevute dal di 3

 cfr. Tract. II, 41 (118)1

 cfr. Tract. II, 49 (125)2

 cfr. Summa II, 23 (260); Tract., II, 6 (75)3

�40



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

fuori e si chiama anche esso formale, perché è capace di produrre nuove forme 

per mezzo di un senso esterno, anche in assenza di un oggetto. 

Segue l’immaginazione, che ha la capacità di ritenere i dati elaborati dal 

senso comune . 1

Poi viene l’immaginativa, o escogitativa, che ha la funzione di comporre o 

dividere le forme sensibili che si trovano nell’immaginazione; questa funzione, ci 

dice Giovanni, noi possiamo sperimentarla perché infatti componiamo o 

dividiamo le immagini secondo le forme che vediamo al di fuori . 2

Dopo l’escogitativa c’è l’estimativa; secondo Avicenna essa ha la funzione di 

apprendere le “intentiones” delle cose sensibili ed è dunque una “virtus” 

trascendente, perché non apprende le forme sensibili e materiali, ma immateriali 

(la bontà e la malizia, il conveniente e lo sconveniente, l’utile e il nocivo riguardo a 

ciò che viene percepito) . 3

Ultima tappa della conoscenza sensibile è la memorativa, che ha il compito 

di ritenere ciò che ha appreso l’estimativa; per il suo compito di ricordare, la 

memorativa sta all’estimativa come l’immaginazione sta al senso comune . 4

E siamo così arrivati alla soglia dell’attività intellettiva; con l’estimativa 

siamo già sul piano della conoscenza delle forma immateriali, ma ancora 

nell’ambito della conoscenza sensibile, perché le “intentiones sensibilium” sono 

accidenti delle cose. Non è difficile indicare la fonte di questa dottrina nella 

omonima teoria di Avicenna, poichè Giovanni stesso lo cita. Tuttavia nel mondo 

latino esisteva una tradizione di origine teologico-agostiniana che ammetteva una 

 cfr. Summa II, 23 (262); Tract., II, 7 (75)1

 cfr. Summa, II, 23 (263-4); Tract., II, 8 (76)2

 cfr. Summa, II, 26 (267); Tract., II, 9 (76)3

 cfr. Summa, II, 26 (268); Tract., II, 10 (76-7)4

�41



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

facoltà sensibile dell’anima avente come oggetto di conoscenza delle forme 

immateriali; si potrebbe citare, per esempio, la dottrina del “phantasticum 

animae” di Isacco di Stella . Si può ritenere quasi sicuramente che Giovanni 1

conoscesse le sue opere, poichè le dottrine di Isacco di Stella furono in buona 

parte accolte nel “De Spiritu et Anima”, spesse volte fonte del nostro Scolastico, 

che non è una scritto agostiniano, come riteneva Giovanni, bensì di un monaco 

del XII secolo, forse il cistercense Alchero di Clairvaux , confratello dunque di 2

Isacco. Non a caso tra l’altro l’Epistola de Anima è indirizzata proprio ad Alchero, 

che al suo confratello aveva chiesto di essere edotto sui problemi dell’anima. 

Ma ritorniamo alla dottrina di Giovanni. L’intelletto, ci dice, che è una 

potenza immateriale, non può che conoscere le forme immateriali, cioè 

l’intelligibile. Ma non tutte le cose sono intelligibili per natura (lo sono infatti solo 

le forme pure). L’intelletto dunque deve avere il potere, in virtù della sua 

superiorità sugli oggetti corporei, di rendere intelligibile ciò che non è astratto per 

natura . Questo potere è la funzione di astrazione. 3

E’ interessante vedere il pensiero di Giovanni sulla funzione di astrazione e 

sulla natura della forma astratta dalle condizioni materiali; nei relativi passi è 

possibile, per una certa parte, trovare originalità di pensiero; inoltre la soluzione 

fornita è degna della massima considerazione. 

Nella classificazione delle potenze dell’anima secondo S. Agostino, Giovanni 

inserisce la triplice distinzione della potenza intellettiva in “ratio, intellectus, 

 v. ISAAC DE STELLA, Epistola de Anima, P.L. 194, 1875-18901

 cfr. l’admonitio del Migne all’inizio del “De Spiritu et Anima”, in P.L. 40, col. 7792

 cfr. Summa II, 35 (284-5); Tract., II, 15 (82-3).3

�42



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

intelligentia”, distinzione tratta dal “De Spiritu et Anima” . Esponendo la 1

funzione della ragione, dice che essa percepisce la natura, la forma, le differenze, 

i proprii e gli accidenti delle cose corporee, tutte cose immateriali, ma non le 

percepisce al di fuori del corpo, se non “ratione subsistentiae”. Aggiunge che la 

ragione astrae dai corpi ciò che nei corpi ha sussistenza, non con un’attività 

fisica, ma con un’attività di tipo intenzionale; la natura di un corpo, in virtù della 

quale esso è corpo, certamente non è nessun corpo, cioè un singolare, ma un 

universale . 2

La stessa dottrina è formulata nel capitolo dedicato all’oggetto della potenza 

intellettiva, nella sezione dedicata ad Avicenna e altri filosofi; qui si trova descritto 

anche il processo di astrazione nelle sue tappe. 

Le forme astratte mediante l’attività intenzionale, dice Giovanni, sono quelle 

per mezzo delle quali si conoscono gli oggetti corporei e tutto ciò che nei corpi ha 

sussistenza. L’intelletto astrae le forme degli oggetti corporei prima dai sensi; poi 

dalla immaginazione e da tutte le condizioni materiali; e così spogliate dalle 

condizioni della materia e di una sussistenza singolare le accoglie astratte ed 

universali, comuni ed immateriali, come generi, specie, differenze, propri ed 

 PSEUDO-AGOSTINO, De Spiritu et Anima, P.L. 40, c. 11, coll. 786-7; i passi sono riportati letteralmente 1

nella Summa e nel Tractatus. Ma la vera fonte del passo della Summa, del Tractatus e del De Spiritu et 
Anima è ISACCO DI STELLA, Epistola de Anima, cit., col. 1884; questo fatto conferma, a mio avviso, 
l’osservazione fatta poco più su.

 “Ratio est ea vis animae, quae rerum corporearum naturam, formas, differentias, propria, accidentia  2

percipit, scilicet universalia omnia incorporea; sed non extra corpus, nisi ratione subsistentiae. Abstrahit enim 
a corporibus quae fundantur in corporibus, non actione sed consideratione. Natura enim corporis secundum 
quam corpus est corpus, nullum utique est corpus, sciicet singulare”. Summa II, 4 (227).
In Tract., II, 49 (125) ci sono due importanti varianti: “sed universale” invece di “scilicet singulare”; “formantur 
a” invece di “fundantur in”. Quest’ultima variante cambia tutto il senso del passo; a mio avviso è da preferirsi 
la lezione della Summa, perchè lezione e senso si accordano sia con le fonti (vedi nota 3 pagina 
precedente), sia con altri due passi della Summa e del Tractatus che presto saranno citati; la variante 
“fundantur in” è comunque riportata nell’apparato critico del Tractatus.

�43



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

accidenti. L’astrazione, viene qui ripetuto, si compie non mediante un’attività 

fisica, ma intenzionale . 1

Quanto alle varie tappe attraverso cui passa il processo di astrazione, frate 

Giovanni segue l’esposizione di Avicenna nel Liber Sextus Naturalium. 

Il senso esterno, dice, non riceve la forma che è nella materia, ma una sua 

somiglianza; tuttavia non la comprende se non c’è presenza di materia. 

Invece il senso comune astrae la forma con maggior grado di astrazione, 

poiché comprende la forma anche in assenza della materia, ma non denuda la 

forma da tutti gli accidenti della materia, come la figura, il luogo, ecc. 

L’estimativa va più in là: apprende le forme “quae sunt intentiones 

sensibilium non secundum se similitudinem habentes cum formis materialibus”; 

tuttavia l’estimativa non apprende le forme spogliate da ogni condizione 

materiale, proprio perchè il loro apprendimento qui è legato a situazioni 

particolari e alla necessità di stabilire paragoni con le forme sensibili 

dell’immaginazione, che sono singolari. 

Invece la potenza intellettiva apprende la forma corporea e la spoglia dalla 

materia, da tutte le condizioni materiali e dalla stessa singolarità; e così la 

apprende nuda e semplice e universale. L’astrazione intellettiva per questo “est 

verissima apprehensio formae”.  2

A prova di quanto asserito frate Giovanni fa un esempio che vale la pena di 

riportare, poiché ci mostra chiarissimamente che cosa intenda egli per natura 

dell’universale astratto. La forma umana, dice, è la natura e la sostanza comune 

 “Formae vero, quae sunt consideratione abstractae, sunt formae quibus cognoscuntur corporalia et quae in 1

corporibus fundantur... [Intellectus] abstrahit eas [scl. corporales formas] primo a sensibus, postea ad 
imaginatione et conditionibus materialibus... Et sic expoliatis omnibus conditionibus materiae et singularis 
subsistentiae, accipit eas abstractas et universales, communes et immateriales...” Summa II, 35 (285); con 
poche varianti anche in Tract., II, 15 (83-4)

 cfr. Summa II, 35 (286-7); Tract. II, 16 (84)2

�44



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

a tutti gli esseri singolari della specie “uomo”. Se essa si trova moltiplicata per il 

fatto che sussiste in questo o in quell’individuo, ciò non avviene per sua natura, 

altrimenti uomo si predicherebbe solo di quel singolare a cui per natura conviene. 

La materia, non la forma, è dunque principio di individuazione; la stessa materia 

è anche causa degli altri accidenti (qualità, quantità, ecc.) e non la forma, 

altrimenti ciascun uomo sarebbe uguale ad un altro anche negli accidenti. Ciò 

che rende conoscibile la forma all’intelletto è il suo stato di spoliazione; essa è 

libera da ogni accidente materiale. Ecco perchè quando si apprende mediante 

l’intelletto “verissima est ipsius formae apprehensio”.  1

Giovanni continua l’esposizione della dottrina dell’astrazione dicendo che ad 

ogni grado di astrazione (e si noti che qui parla di astrazione metafisica) 

corrisponde un diverso tipo di apprendimento. Ci sono infatti tre classi di forme 

diversamente astratte per propria natura, come le forme spirituali, chiamate 

anche metafisiche dai filosofi ; esse possono essere apprese solo attraverso una 2

conoscenza intellettuale. Le seconde sono le forme astratte per un certo riguardo, 

e non astratte per altro riguardo, come le forme matematiche; esse sono astratte 

dalla materia ma non dalle condizioni materiali, perchè infatti una linea o una 

figura determinano un luogo o una posizione; queste forme sono conoscibili 

principalmente mediante l’immaginazione e, con un’astrazione dalle condizioni 

materiali, dall’intelletto. Infine ci sono le forme non astratte per natura ; esse 3

sono le forme fisiche o naturali. Non vi è conoscenza di queste forme senza 

astrazione dalla materia; esse sono conoscibili principalmente mediante i sensi 

 cfr. Summa II, 35 (287); Tract., II, 16 (85)1

 La lezione della Summa II, 35 (297) è “mathematicas”; è senz’altro lezione errata, poichè le forme 2

matematiche verranno subito dopo e costituiranno a seconda classe.

 Anche qui la Lezione della Summa è errata: “formae abstractae secundum se”3

�45



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

esterni; con un’astrazione dalla materia mediante l’immaginazione; con 

un’astrazione anche dalle condizioni materiali mediante l’intelletto.  1

Tutto questo concorda molto bene con quanto viene detto a proposito della 

divisione delle facoltà conoscitive secondo lo Pseudo-Agostino.  2

Si impone ora una constatazione importante: con questa soluzione del 

problema dell’astrazione siamo davanti ad un tomismo ante litteram. Giovanni 

della Rochelle, a differenza dei maestri suoi contemporanei, dà al problema la 

stessa soluzione che fornirà S. Tommaso. Tutti coloro che accettavano la teoria 

dell’astrazione come soluzione del problema del processo conoscitivo 

ammettevano per conseguenza un rapporto genetico tra pensiero e conoscenza 

sensibile, ma inutilmente perchè poi non spiegavano in quale senso si dovesse 

intendere questo rapporto, cioè in che modo si passasse dal singolare della 

conoscenza sensibile all’universale della conoscenza intellettiva, o comunque le 

soluzioni date non erano le più logiche. E’ il caso, tanto per citare il maestro più 

vicino a Giovanni della Rochelle, di Alessandro di Hales; egli non ci dà nessuna 

spiegazione del procedimento dell’astrazione: ci dice solamente che l’intelletto 

agente astrae le forme che trova nell’intelletto materiale e le attualizza , 3

costruendo l’universale mediante la comparazione dei singolari . 4

 cfr. Summa II, 35 (287-88); Tract. II, 16 (85-6)1

 “Est autem sensus, sicut dicit Augustinus, illa vis animae, quae rerum corporearum percipit formas 2

praesentes. Imaginatio vero est vis animae, quae rerum corporearum corporeas percipit formas secundum 
quod absentes; sensus namque formas in materia percipit; imaginatio extra materiam; et eadem vis, quae 
exterius formata sensus dicitur, usque ad intimum transducta, imaginatio vocatur... Ratio vero est ea vis 
animae quae rerum corporearum naturas, formas, differentias, propria, accidentia percipit, scilicet universali 
omnia incorporea; sed non extra corpus, nisi ratione subsistentiae”. Summa II, 4 (227); quasi alla lettera 
anche in Tract., II, 49 (125).

 “Quae pars [scl. intellectus agens] cum obviaverit formae intellegibili phantasmate existenti, abstrahit eam 3

ut sit actu intellecta”. Summa Theol., ed. Quaracchi, t. II, n. 372, p. 452b

 “Modus vero proprius rationis est accipere in collatione: ut unum in multis velut universalem formam in 4

multis singularibus et unum ex alio et post aliud, ut ex principiis conclusiones”. Op. cit., t. I, n. 17, p. 28b
�46



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Ha senso invece ammettere tra pensiero e percezione sensibile un rapporto 

genetico solamente quando l’universale del pensiero si identifica, dal punto di 

vista metafisico, col singolare della percezione sensibile , ossia l’universale è il 1

singolare stesso della conoscenza sensibile elevato allo stato di astrazione. Questo 

sostenevano frate Giovanni, che col succitato esempio della forma umana 

intendeva dire che l’universale si identifica con l’essenza dell’individuale; e San 

Tommaso, secondo cui l’universale non esiste fuori delle singole cose, ma è reale 

solo in esse . 2

La soluzione che San Tommaso estenderà a tutto il problema della 

conoscenza  ci è data da Giovanni per una sola parte del problema: attraverso il 3

processo di astrazione noi giungiamo solamente alla conoscenza intellettuale del 

mondo materiale, delle forme fisiche. Ma ci sono anche le forme pure, già 

astratte, per la conoscenza delle quali il nostro Scolastico non si accontenta delle 

analogie col mondo materiale e, da buon agostiniano, ricorre alla teoria della 

conoscenza superiore: la faccia superiore dell’anima, quella che non ha bisogno 

dei sensi nel processo conoscitivo, è incaricata di darci la conoscenza delle forme 

pure. 

 cfr. ROHMER, La théorie de l’abstraction dans l’école franciscaine, in AHDLMA, III, 1928, p. 128; cfr, anche 1

ALEX. DE HALES Summa Theol., cit., t. II, prolegomena, p. XLIX, nota 24

 cfr. Contra Gent., I, 652

 Per S. Tommaso, attraverso la considerazione delle cose materiali, giunte astratte alla nostra conoscenza, 3

il nostro intelletto può arrivare ad una qualche conoscenza delle cose immateriali. Cfr. Summa theol., I, q. 
85, art. 1.

�47



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

�48



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Cap. 4 - Divisioni e funzioni dell’intelletto 

E’ bene ora, prima di trattare dell’altro “modus cognoscendi”, esporre quanto 

dice Giovanni sulle divisioni e le funzioni dell’intelletto umano; questo argomento 

viene affrontato ora prima di tutto per seguire l’ordine di esposizione della 

Summa e del Tractatus, e poi perchè serve come discorso conclusivo 

sull’astrazione e introduttivo sulla conoscenza delle forme pure e 

dell’illuminazione. Il nostro Scolastico vi dedica sufficiente spazio perchè si possa 

pensare che egli lo ritenesse un argomento importante: sei capitoli nella Summa, 

a cui ne corrispondono nove nel Tractatus. 

Giovanni della Rochelle inizia accettando la divisione aristotelica tra 

intelletto passivo e corruttibile, detto anche materiale, e intelletto incorruttibile e 

separabile. Il primo è la facoltà inferiore della parte intellettiva, che è congiunta al 

sensibile, e coglie le specie intelligibili nei dati di memoria. Questa facoltà è 

necessaria affinchè l’intelletto separabile possa “intelligere” la specie astratta dai 

suddetti dati, ed è una facoltà che garantisce la continuità tra gli atti della 

potenza sensibile e gli atti della potenza intellettuale. Questa facoltà appartiene 

all’anima in forza della sua unione col corpo; è chiamata anche razionalità perchè 

può cogliere l’universale nel particolare, non però l’universale in quanto tale.  1

 cfr. Summa II, 36 (288-9); Tract, II, 17 (86-7). La lezione del Tractatus “potens est accipere universalia in 1

particularibus, quamvis non universale per modum universalis” è senz’altro da preferirsi a quella della 
Summa “potens est accipere utilia in particularibus, quamvis non utile per modum utilis”; questa lezione dà 
alla frase un senso che nel contesto non regge.
Il Tractatus poi aggiunge: “Haec iterum vis vocatur ab Aristotele intellectus possibilis et permixtus”; questa 
frase nella Summa è stata soppressa, probailmente per le ragioni indicate nel cap. 2 di questa tesi.

�49



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Quest’ultimo compito appartiene solo all’intelletto separabile. Giovanni della 

Rochelle salva così, come fa anche il suo maestro Alessandro, il principio della 

superiorità dell’anima; infatti la funzione di cogliere le specie intelligibili nel 

particolare è attribuita ad una facoltà come l’intelletto materiale che ha ragione di 

esistere solo in quanto l’anima e il corpo sono, per un certo aspetto, uniti, e che 

ben si distingue dall’intelletto dall’intelletto possibile, il quale non è a diretto 

contatto col sensibile perchè riceve dall’intelletto agente ciò che questo trova 

nell’intelletto materiale; e si noti che l’intelletto possibile, insieme con l’intelletto 

agente, appartiene solo all’anima ed è separabile con lei dal corpo. 

E’ interessante notare in questa teoria una sintesi dottrinale che però, 

secondo il Salman , non è frutto personale di frate Giovanni. Le funzioni nfatti 1

che il nostro Scolastico attribuisce all’intelletto materiale sono attribuite da 

Averroè alla cogitativa; e per questo riguardo Alessandro di Hales si dimostra più 

fedele del suo discepolo nei confronti delle dottrine degli Arabi, accettando la 

teoria averroista della cogitativa.   Giovanni della Rochelle ha accettato invece 2

una dottrina caratteristica che il Salman pensa derivata da una tradizione latina 

che aveva accolto una teoria averroista modificandola in modo da renderla adatta 

allo spirito del pensiero cristiano.   Che lo sforzo dottrinale non sia di Giovanni è 3

poi dimostrato dal fatto che nell’esposizione della teoria egli segue quasi alla 

lettera Filippo il Cancelliere.  4

Anche nella denominazione di questa parte dell’intelletto il nostro Scolastico 

non è fedele ad Aristotele ed agli Arabi; non è vero infatti che il νοῦϛ παθετικόϛ di 

 cfr. D.H. SALMAN, Jean de la Rochelle et les débuts de l’averroïsme latin, in “AHDLMA”, XVI, 1947-48, p. 1

139.

 cfr. ROHMER, La théorie de l’abstraction..., cit., pp. 108-1102

 cfr. SALMAN, art. cit., p. 1433

 ibidem, pp. 139 e sgg.4

�50



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Aristotele sia anche chiamato dallo stesso col nome di “materiale”. Tale 

denominazione si trova invece nei commentatori e interpreti di Aristotele, ma con 

differenti valenze semantiche. In Averroè sta infatti ad indicare l’intelletto 

possibile; in Alessandro d’Afrodisia, Avicenna ed Al Ghazali sta ad indicare uno 

stato dell’intelletto possibile, quello di pura potenza rispetto alla funzione del 

conoscere.  1

Continuando nell’esposizione, Giovanni ci dice che intelletto possibile e 

intelletto agente sono le due parti dell’intelletto separabile e incorruttibile secondo 

una differenza di natura. L’intelletto possibile ne costituisce il principio materiale, 

l’intelletto agente il principio formale; il primo è come una tabula rasa, non 

dipinta ma pronta a ricevere ogni pittura; il secondo è agente a modo di luce, anzi 

si identifica col lume intelligibile della Prima Verità che ci è impresso per natura 

ed agisce come luce sempre irradiante; si comporta, nei riguardi delle specie 

intelligibili da manifestare come la luce nei confronti dei colori, come dicono 

Aristotele e gli altri filosofi.  2

Giovanni passa poi ad esporre più diffusamente la struttura e le funzioni 

dell’intelletto possibile e dell’intelletto agente. 

Che l’intelletto possibile esista, ci dice, è cosa certa: se infatti noi non 

avessimo una disposizione a ricevere le specie intelligibili, sarebbe impossibile per 

un essere non intelligente diventare intelligente; l’intelletto possibile costituisce 

questa disposizione, e funziona passando dalla potenza all’atto attraverso diverse 

tappe dell’acquisizione del sapere. Come infatti il saper scrivere è posseduto in 

potenza dal bambino, in diverso gradi di potenza dall’adulto che sta imparando, 

 ibidem, p. 1421

 cfr. Summa, II, 36 (289); Tract., II, 17 (87). Anche in quest’ultimo passo si nota la soppressione di una 2

citazione del nome Aristotele nella Summa: il “sicut dicit Aristoteles et alii philosophi” del Tractatus diventa 
nella Summa “sicut dicunt Philosophi”.

�51



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

in atto da chi sa già scrivere, così anche l’intelletto possibile, secondo Avicenna, ci 

dice frate Giovanni, nella sua parte del processo conoscitivo passa attraverso 

quattro tappe, a cui corrispondono quattro differenti modi di essere. 

C’è l’intelletto materiale , che, a somiglianza della materia prima, non 1

possiede alcuna forma, ma può essere il soggetto di tutte le forme; il secondo, 

“intellectus in habitu”, è l’intelletto munito di disposizioni, che contiene in sé i 

principi e le proposizioni per sé noti, come il principio che il tutto è maggiore di 

ogni sua parte; il terzo, “intellectus adeptus”, possiede anche le conclusioni che 

derivano dai principi per sé noti, ma non ha in atto un’attività di considerazione 

di quelle conclusioni; il quarto infine, “intellectus accomodatus”, è l’intelletto che 

fa uso, in atto, delle sue facoltà.  2

Come si vede, con la divisione dell’intelletto possibile siamo in un terreno 

puramente avicenniano. 

E’ da notare che Giovanni accenna già al compito che svolge l’intelletto 

possibile nella conoscenza dei primi e più alti principi del sapere e delle 

conclusioni che ne derivano. 

Il nostro Scolastico specifica meglio il suo pensiero a proposito di questo 

procedimento in appositi passi della Summa e del Tractatus in cui si parla delle 

operazioni dell’intelletto possibile, la cui menzione vale la pena di anticipare. 

 Da non confondersi con l’intelletto corruttibile detto anche materiale, di cui sopra; Alessandro di Afrodisia, 1

Avicenna ed Al Ghazali precisamente questo stato intendevano con l’espressione “intelletto materiale” (v. 
pag. 51 di questa tesi)

 cfr. Summa, II, 36 (289-90); Tract., II, 18, (87-8).2

�52



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

La dottrina esposta si ricollega ad una tradizione agostiniana e resterà poi 

una teoria tipica della scolastica francescana: quella della parte attiva 

dell’intelletto possibile nel processo conoscitivo.  1

Il compito dell’intelletto possibile, ci dice Giovanni, è di rivolgersi alle forme 

che sono nell’immaginazione, le quali, illuminate dall’intelletto agente, vengono 

astratte da ogni condizione materiale e impresse nell'intelletto possibile che riceve 

così una forma; dopo di questo viene l’operazione vera e propria dell’intelletto 

possibile, prima riguardo la quiddità dell’oggetto percepito, poi riguardo la 

connessione di queste quiddità, che costituiscono i principi primi del sapere, 

infine riguardo le conclusioni che ne derivano. Con un esempio Giovanni così si 

spiega meglio: prima l’intelletto possibile conosce che cosa è il tutto e che cosa è 

la parte; poi la connessione tra questi due concetti, da cui deriva la proposizione 

che il tutto è maggiore della parte, principio di per sè noto; infine conosce le 

conclusioni che ne derivano, p. es. il fatto che il tutto continuo è maggiore di ogni 

sua parte. Perciò per via induttiva si conquista la forma universale, astratta dai 

singolari, in virtù della quale l’intelletto possibile risulta informato dalla “species 

intelligibilis”; per via sillogistica si perfeziona l’operazione dell’intelletto possibile 

già formato . 2

 cfr. E. GILSON, La philosophie de Saint Bonaventure, Paris, Vrin, 1924, pp. 351 e sgg; anche p. E. 1

BETTONI, Il problema della conoscibilità di Dio nella scuola francescana, Padova, CEDAM, 1950, pp. 
117-120

 “Sequitur operatio intellectus possibilis. Primo, circa quantitatem [lezione errata; Tract.: quidditates]; 2

secundo, circa complexiones [Tract.: comprehensiones] primas, quae sunt principio scientiarum; 
tertio circa conclusionem. Verbigratia, primo conscit quid totum, quid pars, quae sunt intentiones 
simplices. Secundo cognoscit complexiones [Tract.: propositionem] quae est principium per se 
notum, scilicet omne totum est maius sua parte. Tertio, conclusionem quae consequitur, scilicet 
quod totum continuum est maius sua parte et sic in caeteris. Per viam ergo inductionis colligitur 
ipsa forma universalis, abstracta a singularibus, qua formatur intellectus possibilis. Per viam 
sillogismi perficitur operatio intellectus possibilis iam formati”. Summa II, 37 (293-4); Tract. II, 22 
(93-4)

�53



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Giovanni poi aggiunge che, riguardo alla prima via, l’intelletto ha bisogno dei 

sensi e delle capacità di astrazione; riguardo alla seconda è invece indipendente 

dai sensi e dall’astrazione . 1

Il pensiero rupelliano qui non è molto chiaro, forse perchè espresso in forma 

esageratamente sintetica; si impone dunque la necessità di un breve commento e 

illustrazione di questo passo che io ritengo importantissimo, perchè qui proprio si 

vede come nel problema della conoscenza Giovanni propenda maggiormente per 

l’agostinismo. In relazione a quanto si dovrà poi dire a proposito 

dell’illuminazione divina, mi pare di poter sostenere che il passo deve essere 

interpretato in questo senso. 

Le forme sensibili esistenti nell’immaginazione mediante la luce dell’intelletto 

agente vengono astratte da ogni condizione materiale e impresse nell’intelletto 

possibile che così riceve una forma. Allora esso inizia la sua attività, e conosce 

queste forme rese così universali mediante l’astrazione, una per una, 

indipendentemente da ogni rapporto tra di loro; sono i concetti, per cui Giovanni 

usa il termine “quidditates”. L’intelletto dunque acquista per via induttiva certi 

concetti. A questo punto, e qui siamo nel vivo della questione, il nostro Scolastico 

a mio avviso vorrebbe dirci che i legami (complexio) tra i concetti così acquisiti 

vengono stabiliti secondo nessi innati, apriori, che sono costituiti da quelle 

disposizioni che possiede l’intelletto in habitu, secondo stadio dell’intelletto 

possibile. La relazione, per esempio, tra i due concetti di tutto e parte, ricavati 

dall’esperienza, viene stabilita secondo un determinato nesso apriori, innato; ne 

risulta un giudizio, quello secondo cui il tutto è maggiore di ogni sua parte, che è 

uno dei principi primi del sapere. Così avviene anche per il principio di non-

contraddizione. Mi si potrebbe obiettare che nel passo citato non si parla affatto 

 cfr. Summa II, 37 (294); Tract. II, 22 (94).1

�54



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

di innatismo, e questo è vero; ma nel capitolo seguente un passo estremamente 

chiaro dice così: “Secundum hanc vim [scl. intelligentiam] sunt nobis impressa 

iudicia veritatis circa principia scientiarum, ut de quolibet affirmatio vel negatio, 

et omne totum est maius sua parte et huiusmodi, quae dicuntur esse innata 

naturae cuiuslibet addiscentis per lumen similitudinis primae veritatis” . 1

Qui si afferma esplicitamente che i primi principi del sapere sono innati in 

virtù di una illuminazione divina; inoltre si sottintende che l’”intelligentia” ci 

garantisce la verità di questi primi principi, sempre in virtù di quella luce divina 

partecipata. 

In questi concetti, particolarmente in quelli di innatismo e illuminazione, sta 

tutto l’agostinismo di Giovanni della Rochelle; le prime nozioni non sono ricavate 

dall’esperienza, come diceva Aristotele, ma sono innate, come diceva Agostino; nei 

loro confronti l’esperienza non fa da causa, ma semmai da occasione del loro 

essere presenti nell’intelletto. 

Per via sillogistica poi l’intelletto ricava conclusioni che derivano da quei 

primi principi. E’ facile spiegarsi qui con un esempio a cui anche Giovanni 

ricorre. Il tutto è maggiore di ogni sua parte; il continuo è un tutto; dunque il 

tutto continuo è maggiore di ogni sua parte. 

E’ duplice dunque il modo di operare del nostro intelletto: uno induttivo, 

secondo cui per astrazione si arriva alla conoscenza intellettuale del mondo 

sensibile, processo che si compie necessariamente con l’aiuto dei sensi; uno 

invece secondo cui si conoscono le forme già astratte per natura (come sono 

appunto i primi principi del sapere, oltre che le forme pure per eccellenza; 

l’anima, Dio, ecc.), dove i sensi non hanno alcune funzione; per la conoscenza 

 cfr. Summa II, 38 (295); Tract. II, 23 (95).1

�55



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

infatti di queste forme astratte è sufficiente l’attività autonoma dell’intelletto 

possibile illuminato dall’intelletto agente . 1

Vorrei fare un’ultima osservazione sul significato che Giovanni attribuisce al 

termine “induzione”. Due volte è usato questo termine nei capitoli II,22 del 

Tractatus e II,37 della Summa; ma l’autore non specifica esattamente che cosa 

intenda con questa parola; mi pare, esaminando bene il passo, che ambedue le 

volte Giovanni lo usi nel senso di astrazione. Specialmente per quanto riguarda la 

prima frase “per viam ergo inductionis colligitur ipsa forma abstracta a 

singularibus” è difficile sostenere che qui si intenda l’induzione come passaggio 

tout court da un singolare ad un universale. 

Secondo quanto è stato esposto, mi permetto di dissentire dall’opinione del 

p. Manser che attribuisce all’intelletto agente, illuminato direttamente da Dio, la 

capacità di conoscere i più alti principi del sapere . 2

Che tale funzione sia dell’intelletto possibile e non dell’intelletto agente (che 

fornisce solo l’illuminazione) risulta chiaramente dal testo citato. Che poi 

l’intelletto possibile venga illuminato, questo è vero, ma non si tratta di 

un’illuminazione divina diretta o attuale sull’intelligenza umana, come sostiene il 

Manser, ma di un’illuminazione da parte dell’intelletto agente, che si verifica in 

virtù di quella luce intelligibile fatta a somiglianza della luce della Verità Prima e 

che è innata, impressa per natura fin dalla creazione, come Giovanni ci dice 

altrove . 3

Questa illuminazione, sulla cui natura e funzione ci si dovrà soffermare nel 

prossimo capitolo, deve essere sì intesa come proveniente da Dio, ma non 

 cfr. Summa II, 37 (294); Tract. II, 22 (94).1

 cfr. G. M. MANSER, Johann von Rupella, + 1245. Ein Beitrag zu seiner Charakteristik, mit besonderer 2

Berücksichtigung seiner Erkenntnislehre, in “Jahrb. für Phil. und spek. Theol.”, XXVI, 1912, pp. 311-319

 cfr. Summa I, 3 (107-9)3

�56



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

direttamente e attualmente. Dio illumina direttamente e attualmente il nostro 

intelletto solo nel caso di una conoscenza soprannaturale delle verità che 

oltrepassano la ragione umana, sostiene Giovanni ; non mi pare che si debba e si 1

possa parlare di conoscenza soprannaturale dei primi principi del conoscere . 2

E’ interessante ora esaminare il pensiero rupelliano circa la natura e le 

funzioni dell’intelletto agente. Qui è possibile ritrovare, a mio avviso, il tentativo, 

in parte anche riuscito, di dare una soluzione personale al problema 

dell’esistenza di un intelletto agente creato, della separazione o meno 

dell’intelletto agente, di chi adempie il ruolo di intelletto agente. E’ possibile 

notare, anche in questa parte dell’esposizione, una certa sintesi tra aristotelismo 

e tradizione teologica, sotto forma di ricerca nelle autorità scritturali e teologiche 

di una conferma della dottrina arabo-aristotelica dell’intelletto agente; tentativo 

questo che tuttavia non è nuovo e che già si può trovare nei maestri di teologia 

che scrivono appena prima di Giovanni. 

La funzione di intelletto agente, ci dice il nostro Scolastico, è quella di 

illuminare, ossia diffondere la luce dell’intelligenza sopra le forme sensibili 

esistenti nell’immaginazione o nella “aestimatio”, ed illuminando estrarle da ogni 

condizione materiale, e così astratte unirle e ordinarle nell’intelletto possibile, così 

come la luce astrae le specie dei colori e le unisce alla pupilla dell’occhio . 3

Che l’intelletto agente poi esista necessariamente, è provato da Giovanni 

seguendo Avicenna. 

L’anima umana prima è intelligente in potenza, poi è intelligente in atto; ma 

ogni passaggio dalla potenza all’atto presuppone una causa efficiente; esiste 

 cfr. Summa II, 37 (292); Tract., II, 20 (90)1

 Sulla conoscenza dei primi principi del sapere si vedano le acute osservazioni del p. P. MINGES, Zur 2

Erkenntnislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, in “Phil. Jahrb.”, 1914, pp. 469-74

 cfr. Summa II, 37 (293); Tract., II, 22 (93)3

�57



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

dunque questa causa, poichè la nostra anima, riguardo alla capacità di 

comprendere, passa dalla potenza all’atto. Ma la causa che dà la forza intelligibile 

può essere solo un’intelligenza in atto; necessariamente dunque esiste un 

intelletto agente . 1

Si entra poi nel vivo della questione: questo intelletto agente è separato 

dall’anima o è una sua differenza specifica? Chi può adempiere il ruolo di 

intelletto agente, un’intelligenza creata o increata? Questa è la soluzione: 

valendosi dell’autorità di S. Agostino, di Dionigi (in realtà lo Ps. Dionigi) e delle 

Sacre Scritture si possono sostenere tre tesi. 

La prima è che intelletto agente può essere Dio; e Giovanni lo prova citanto 

S. Agostino: “Sicut in isto sole tria advertimus, scilicet quod est, quod filget et 

quod illuminat, sic in secretissimo Deo tria intelligere debemus, scilicet quod est, 

quod intelligit, quod coetera intellecta facit” . Dunque, dice Giovanni, Dio è 2

intelletto agente; e cita anche un passo del vangelo di S. Giovanni: “Lux vera quae 

illuminat omnem hominem” . 3

La seconda tesi è che intelletto agente può essere anche l’angelo; citando lo 

Ps. Dionigi (De hierarchia coelesti), Daniele e l’Apocalisse, Giovanni della Rochelle 

ci dice che le rivelazioni spettano anche agli angeli. Questa manifestazione 

angelica avviene a livello intellettivo, ed essendoci proporzione tra la luce 

dell’intelligenza angelica e la capacità dell’intelletto umano di coglierla, allora 

l’angelo può essere intelletto agente rispetto all’intelletto possibile umano. 

La terza tesi è che l’intelletto agente non è separato dalla sostanza 

dell’anima, anzi è una differenza specifica di quest’ultima; Giovanni lo prova 

 cfr. Summa II, 36 (290); Tract., II, 19 (88-9)1

 AUGUSTINUS, Soliloq., I, 8, 15; in P.L. 32, col. 8772

 Iohan. I, 93

�58



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

citando un versetto del Salmo 4: “Signatum est super nos lumen vultus tui, 

Domine” . Quindi, dice, noi abbiamo impresso un segno che è fatto a somiglianza 1

della luce divina, dalla creazione ci è impressa una luce per conoscere le cose 

intelligibili; questo è quanto noi chiamiamo intelletto agente; percò esso non è 

separato dalla nostra anima . Vedremo che Giovanni accoglierà tutte e tre le tesi, 2

assegnando ora a Dio, ora all’angelo, ora alla luce innata dell’anima il ruolo di 

intelletto agente, a seconda degli oggetti della conoscenza o del modo di 

conoscerli. 

La cosa più importante da notare qui è il fatto che a comprovare le dottrine 

sostenute vengono chiamate le “auctoritates” cristiane, nonostante si stia 

trattando della classificazione avicenniana delle potenze dell’anima. In realtà la 

dottrina esposta non è per niente avicenniana; si nota infatti una sintesi tra 

motivi di ispirazione avicenniana, aristotelismo e tradizione teologica; non è il 

primo tentativo, come si è detto, e tuttavia acquista particolare significato. Mi 

pare che questo fatto possa suffragare la tesi gilsoniana dell’agostinismo 

avicennizzante, cioè di una sintesi tra teologia e Aristotele tramite Avicenna . 3

Aristotelismo, avicennismo e tradizioni teologiche sono presenti nella 

dottrina di Giovanni proprio nel modo indicato dal Gilson: si tratta di compiere 

una sintesi tra la teologia e l’aristotelismo che era arrivato a Giovanni non puro, 

ma tramite i commenti, alquanto personali, di Avicenna. 

In particolare il Gilson sostiene che nella Scuola Francescana non esiste un 

solo tipo di adattamento dell’agostinismo, bensì due varietà; l’elemento 

caratterizzante è proprio il problema dell’esistenza di un intelletto agente creato. 

 Ps., IV, 71

 Cfr. Summa II, 37 (290-1); Tract. II, 19 (89-90)2

 cfr. E. GILSON, Pouquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustin, in “AHDLMA”, I, 1926-27, pp. 5-1293

�59



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Giovanni della Rochelle, con Alessandro di Hales e S. Bonaventura, appartiene 

alla corrente di quelli che, pur sostenendo la dottrina dell’illuminazione divina, 

attribuiscono all’anima umana un proprio intelletto agente; appartengono all’altra 

corrente quei filosofi, come Ruggero Bacone, per i quali l’espressione di intelletto 

agente si applica solo in un certo senso all’anima umana, ma propriamente si 

applica solo a Dio.  1

Giovanni della Rochelle poi, stabilito chi può adempiere il ruolo di intelletto 

agente, determina in concreto i casi in cui Dio, angeli e luce innata dell’anima ne 

assumono il ruolo; ma le soluzioni in proposito le vedremo più avanti, quando si 

tratterà del problema dell’illuminazione divina. E’ sufficiente dire ora che anche in 

questo caso si ha una rielaborazione in senso cristiano della dottrina aristotelica 

dell’intelletto agente, che la Scuola Francescana accetta senza nessuna difficoltà, 

poichè si accorda con la teoria dell’illuminazione di derivazione agostiniana (a 

modo di luce infatti agisce l’intelletto agente). 

Da un punto di vista storico dobbiamo notare che Giovanni della Rochelle fu 

uno dei primi teologi ad ammettere l’esistenza di un intelletto agente creato; non 

è naturalmente l’intelletto agente separato degli Arabi, poichè al nostro Scolastico 

preme assicurare l’immortalità dell’anima personale. 

Un tentativo di sintesi ancora più interessante si può notare nei capitoli in 

cui Giovanni dà una divisione dell’intelletto “secundum differentiam ordinis”, una 

divisione cioè il cui criterio è dato dal grado di perfezione raggiunto dalle diverse 

parti di questa facoltà. Ciò che è interessante non è tanto il pensiero esposto, 

quanto il fatto che la classificazione avicenniana della potenza intellettiva viene 

messa in relazione alle classificazioni di S. Agostino e di S. Giovanni Damasceno, 

 ibidem, pp 84-51

�60



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

pure esposte nella Summa e nel Tractatus ; Giovanni della Rochelle cioè mette in 1

relazione gli elementi corrispondenti delle tre classificazioni. Così ci dice che 

l’intelletto si divide in una parte inferiore e in una parte superiore. Quest’ultims è 

la suprema tra le forze appreensive, è capace di conoscere la verità increata e, da 

un punto di vista conoscitivo, assume anche i nomi di “intellegentia” e “mens”. La 

corrispondenza tra questo elemento della classificazione agostiniana ed un 

elemento di quella avicenniana è stabilita in tale senso: la parte superiore 

dell’intelleto di identifica sostanzialmente con l’intelletto agente; i due elementi 

non differiscono “realiter” ma “secundum rationem” . La stessa corrispondenza 2

sostanziale sussiste, afferma Giovanni, tra la parte inferiore dell’intelletto e 

l’intelletto possibile; così questa parte dell’anima si può chiamare “speculativus 

intellectus” o “ratio” se si considera la sua funzione, “intellectus possibilis” se si 

considera la sua natura . 3

Con questo frate Giovanni ci dice che la divisione della facoltà intellettiva 

data da S. Agostino e quella di Avicenna si accordano perfettamente; la differenza 

di denominazione deriva dal fatto che S. Agostino ha diviso quella facoltà secondo 

la funzione che ogni sua parte ha nel processo conoscitivo; Avicenna invece ha 

diviso l’intelletto in base alla natura delle sue parti. Così la corrispondenza fra la 

natura e le funzioni di ogni parte è stabilita dal nostro Scolastico nel modo 

 Per S. Agostino cfr. Summa II, 3-4 (223-8); Tract. II,48-49 (124-6). Per S. Giovanni Damasceno cfr. Summa 1

II, 9 (232-5); Tract. II, 41 (116-8)

 “Sciendum ergo quod intellectiva virtus subdividitur per superiorem partem et inferiorem; superior vero 2

intelligentia dicitur ab Augustino, est autem huiusmodi via suprema inter apprehensivas ad cognoscendam 
veritatem increatam... Nota etiam quod haec vis eadem est secundum substantiam cum intellectu agente, 
sed, secundum quod consideratur haec vis ut natura quaedam, sic dicitur intellectus agens, secundum vero 
quod apprehensiva, sic dicitur intelligentia vel mens.” Tract. II, 23 (95); con qualche variante in Summa II, 38 
(294-5).

 “Inferior autem vis intellectus, si consideretur ut natura quaedam, sic dicitur intellectus possibilis et sunt 3

actus ipsius, qui dicti sunt; si vero consideretur ut apprehensiva, sic dicitur speculativus intellectus vel ratio.” 
Summa II, 39 (295); Tract. II, 23 (95).

�61



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

suddetto, dimostrando, a mio parere, la conciliabilità delle due classificazioni. Fin 

qui il Damasceno è stato lasciato fuori, ma se si continua nella lettura dei passi 

seguenti si vede che anche la sua classificazione viene conciliata con le altre due. 

Vediamo come. 

I due elementi delle classificazioni di cui abbiamo parlato, parte inferiore e 

parte superiore, intelletto possibile e intelletto agente, sono sucettibili di ulteriori 

divisioni. Così per la parte superiore o intelletto agente Giovani, citando 

Agostino , ci dice che essa ha impressa fin dalla creazione un’immagine della 1

Trinità, la quale immagine risulta determinata da tre elementi: la memoria, 

l’intelligenza, la volontà; la prima per ricordare la somiglianza con la Verità Prima 

impressa nell’anima fin dalla creazione; la seconda per contemplare la Verità 

Prima attraverso quell’immagine; la terza per amare la verità prima mediante una 

tendenza, pure impressa fin dalla creazione, a Quella . 2

Per l’ulteriore suddivisione della parte inferiore o intelletto possibile Giovanni 

non si rivolge più a S. Agostino, ma a S. Giovanni Damasceno; si tratta di una 

suddivisione in base all’attività della “ratio” o “intellectus speculativus”. Così ci 

dice che l’anima razionale possiede quattro funzioni, in cui il nostro Scolastico 

inserisce tutti gli atti intellettuali che ha potuto trovare nelle sue fonti; 

principalmente quelli damasceniani, ma non solo quelli. La prima è la funzione 

inventiva, che si esplicita mediante l’ “ingenium” nei riguardi di un oggetto nuovo, 

l’ “experimentum” per le cose sensibili, l’ “apprehensio” per i concetti, la 

“conceptio” per il giudizio, la “ratiocinatio” per l’argomentazione. La seconda è la 

funzione giudicativa; si esplica mediante l’ “inquisitio” se ognuno trova da solo le 

prove della verità di ciò che apprende, la “disciplina” se le riceve da altri, la 

 cfr. AUGUSTINUS, De Trinitate I, 11-12, 17-19; in P. L. 42, coll, 982-41

 cfr. Summa II, 38 (294); Tract. II, 23 (95)2

�62



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

“diiudicatio” per giudicare il valore delle prove, dalla quale derivano i tre gradi di 

adesione: dubitatio, opinio, scientia. La terza è la funzione memorativa, che ha il 

compito di conservare le specie intelligibili, ripresentarle e ritrovare quelle 

dimenticate; tre sono i tipi di memoria: una conserva le specie sensibili, una le 

specie intelligibili, una l’immagine della Verità Prima impressaci fin dalla 

creazione. Infine la quarta è la funzione interpretativa, che si esplica mediante la 

“excogitatio”, che è formazione del pensiero, e la “significatio”, che è espressione 

del pensiero mediante segni e parole . 1

Ecco che anche la classificazione damasceniana si adatta alle altre due; frate 

Giovanni ci dice praticamente che tale classificazione è soprattutto una 

suddivisione della parte dell’intelletto che Avicenna chiamava possibile e Agostino 

ragione o intelletto speculativo. 

Che cosa  si può dire di una tale sintesi? Certamente, come afferma il 

Michaud-Quantin , ci troviamo di fronte ad un sincretismo eccessivo, che vuole 2

in tutti i casi conciliare dei sistemi tra loro disparati; e tuttavia, nonostante 

l’esagerazione, il tentativo di sintesi caratterizza molto bene la maniera con cui 

Giovanni persegue lo scopo di costruire una classificazione delle potenze 

dell’anima esaustiva di tutte le nozioni e i vocaboli allora conosciuti, e nello stesso 

tempo assegnare a ciascuno di questi elementi un posto esatto in un sistema. 

Si deve però notare che esistono in questa classificazione almeno due 

elementi positivi; essa è più vasta e precisa di quelle che si possono riscontrare 

negli altri autori contemporanei di Giovanni della Rochelle; inoltre, se qualche 

critica si può muovere a certe corrispondenze stabilite a proposito della parte 

 cfr. Summa II, 39 (295-7); Tract. II, 23 (95-8)1

 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de l’âme chez Jean de la Rochelle, in “Antonianum” XXIV, 1949, 2

p. 500
�63



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

superiore dell’intelletto, certamente nella classificazione degli atti della parte 

inferiore si devono evidenziare uno spirito logico e una chiarezza non comuni, 

nonostante il sincretismo ad oltranza. 

�64



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Cap. 5 - La conoscenza intellettuale delle forme pure e la teoria 
dell’illuminazione 

   

Si tratta ora di vedere come secondo Giovanni della Rochelle si può giungere 

ad una conoscenza intellettuale delle forme che sono per loro natura astratte; e, 

determinato questo processo, esporre la teoria dell’illuminazione formulata dal 

nostro Scolastico. Si deve subito dire che se è abbastanza chiaro il pensiero di 

Giovanni sul modo di conoscenza delle forme pure, non altrettanto chiari, 

omogenei, armonici sono la sua esposizione e il suo pensiero circa l’illuminazione. 

Si dovrà procedere pertanto in questo capitolo esponendo prima i testi, poi 

esplicitandoli, confrontandoli e rivedendo quelli già citati ed in cui in qualche 

modo si era parlato di illuminazione, particolarmente quelli del capitolo 

precedente. 

La conoscenza intellettuale delle forme pure non avviene mediante 

astrazione; le forme pure infatti, ci dice Giovanni, sono astratte già per natura, e 

dunque per natura intellegibili. Tra queste possiamo citare le forme attraverso le 

quali si conoscono Dio, l’Angelo o la stessa anima e tutto ciò che in essa è 

contenuto.  Poco più avanti Giovanni ci dice che queste forme vengono conosciute 1

solo dall’intelletto, non esiste cioè conoscenza sensibile delle forme pure.  2

Vediamo ora in che modo, secondo il nostro Scolastico, l’anima conosce Dio, 

l’Angelo, se stessa e ciò che è in lei. I passi della Summa II, 35 e del Tractatus II, 

 cfr. Summa II, 35 (284-5); Tract. II, 15 (82-3).1

 “Primae formae [scl. simpliciter abstractae] solum comprehenduntur visione intellectuali. Illa enim visio, 2

sicut dicit Augustinus, comprehendit res quae non habent imagines, nisi se ipsas”. Summa II, 35 (288); Tract. 
II, 16 (86)

�65



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

15 che saranno ora esaminati parlano, si badi bene, di una conoscenza naturale 

di queste forme pure, anche se non è esplicitamente detto; pertanto in questo 

caso, a riguardo di Dio , il “cognoscere” si riferisce soprattutto alla sua esistenza, 

e solo in qualche modo alla sua essenza. La forma attraverso la quale si conosce 

Dio, inizia Giovanni, è la somiglianza, cioè l’immagine della Prima Verità impressa 

nell’anima fin dalla creazione; essa porta alla conoscenza di Colui di cui è 

immagine.  La forma invece attraverso cui si conoscono l’anima e l’Angelo è la 1

stessa anima razionale. Infatti non solo l’immagine impressale fin dalla creazione 

è fatta a somiglianza di Dio, ma anche l’anima stessa; quando essa si serve di sé 

come somiglianza in relazione a se stessa si conosce e si comprende. Quando 

invece si serve di sé come somiglianza confrontandosi con altri esseri, allora o si 

confronta con qualcuno sopra di sé secondo il cui modello è fatta, e così conosce 

Dio di nuovo, questa volta “per modum acquisitionis”; o si confronta con 

qualcuno secondo il cui modello essa non è creata, ma che è fatto secondo il 

modello comune, e così conosce l’Angelo come accanto a sé, per comparazione. 

Questo è ciò che dice Agostino: l’anima conosce Dio sopra di sé, sé in sé, l’Angelo 

accanto a sé.  2

Questa è l’esposizione rupelliana; qualche nota metterà bene in evidenza il 

significato di quanto è stato esposto. Occorre dire innanzi tutto che qui abbiamo 

il più palese esempio di come Giovanni, nell’esposizione del pensiero altrui, riesca 

 “Forma vero, qua cognoscitur Deus, est similitudo, vel imago primae veritatis impressa animae a 1

creatione... Imago autem impressa primae veritatis, ducit in cognitionem ipsius cuius est imago.” Summa II, 
35 (285); Tract. II, 15 (83)

 “Forma vero, qua cognoscitur anima vel angelus, est ipsa anima rationalis, quae, cum utitur se ut 2

similitudine, cognoscit se et intelligit referendo ad se. Cum ergo utitur se ut similitudine referendo ad alterum, 
sic aut utitur se ut similitudine referendo ad illud, ad cuius imitationem facta est, supra se, et sic iterum 
cognoscit Deum per modum acquisitionis; aut utitur se ut similitudine referendo ad alterum, ad cuius 
imitationem facta non est, sed quod in eadem imitatione factum est, et sic cognoscit angelum ut ixta se, hoc 
est secundum proportionem et comparationem ad se. Et hoc est quod dicit Augustinus, quod anima 
cognoscit Deum supra se, se in se, angelum iuxta se”. Luoghi citati, seguito (questa è la lezione del Tract.; 
poche varianti nella Summa).

�66



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

per lo più a far trasparire anche il suo pensiero; la dottrina esposta si trova infatti 

nella parte delle due opere psicologiche dedicata alla classificazione avicenniana 

delle potenze dell’anima, ma non si può certamente dire che sia una dottrina 

avicenniana. A proposito poi del contenuto, vediamo che Giovanni della Rochelle 

ammette due modi di conoscenza naturale di Dio, uno innato ed uno acquisito; 

riguardo a questo secondo modo di conoscere Dio, il p. Minges ci dice che 

abbiamo davanti agli occhi una vera e propria prova a posteriori dell’esistenza di 

Dio, anzi la più bella perchè si parte dall’anima e non da cose materiali.  Quanto 1

alla conoscenza che l’anima ha di sé, Giovanni ci dice chiaramente che essa si 

conosce per autoriflessione, ed attraverso questo processo perviene ad una 

qualche conoscenza degli Angeli e di Dio. Che l’anima comprenda di esistere 

attraverso l’autoconsiderazione è detto anche proprio all’inizio della Summa, nel 

primo capitolo della prima parte, intitolato “ostenditur animam esse”, e che non 

ha corrispondente nel Tractatus.  2

Ma Giovanni della Rochelle ammette anche una conoscenza soprarrazionale 

di Dio e della sua essenza, e una conoscenza dell’essenza angelica; per esporre 

questa dottrina occorre riprendere il discorso sull’intelletto agente, interrotto ad 

un certo punto nel capitolo precedente.  Stabilita l’esistenza di un intelletto 3

agente increato e di uno creato, stabilito che ad adempiere il ruolo di intelletto 

agente possono essere Dio, l’Angelo e l’anima con la sua luce innata, fatta a 

somiglianza della luce della Verità prima, Giovanni passa poi ad indicare 

praticamente in quali casi Dio, Angelo e anima fungono da intelletto agente. Così 

 “Hier haben wir doch den schönsten Gottesbeweis aus der Geschöpflichkeit, a posteriori, allerdings nur 1

aus der Existenz und dem Wesen der Seele selber und allein, nicht aus den materiellen Dingen, die unter 
der Seele sind”. MINGES, Zur Erkenntnislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, cit., p.468

 cfr. Summa I, 1 (105-5)2

 Vedi pag. 60 di questa tesi3

�67



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

il nostro Scolastico, accettando la divisione agostiniana degli oggetti della 

conoscenza in quattro categorie (sopra, sotto, accanto, dentro l’anima), sostiene le 

seguenti tesi. 

Per la conoscenza di ciò che sta sopra l’anima, per esempio ciò che si 

conosce in modo soprannaturale intorno all’essenza divina e alla Trinità, l'anima 

ha bisogno di un’illuminazione della verità prima sopra la sua parte superiore; e 

così S. Agostino (in realtà il De Spiritu et Anima) dice che l’anima è informata 

direttamente da Dio, senza mediazione di alcuno. Pertanto, riguardo a queste 

altissime verità, che oltrepassano la ragione umana, l’intelletto agente è Dio e la 

sua illuminazione è “gratiae infusio ad contemplanda divina”.  1

Per la conoscenza di ciò che sta accanto all’anima, cioè l’essenza e gli atti 

angelici, l’anima ha bisogno di una rivelazione o istruzione angelica; in questo 

caso è l’Angelo l’intelletto agente.   2

Invece l’anima, per conoscere se stessa, ciò che in essa è contenuto e ciò che 

sta sotto (le cose corporee) non ha bisogno di una luce esteriore; le è sufficiente la 

luce innata che essa possiede, cioè l’intelletto agente, sua differenza specifica.  3

Anche per chiarire questa esposizione dobbiamo aggiungere qualche nota. 

Ancora una volta notiamo che questa non è una teoria avicenniana, benché si 

trovi esposta nella parte dedicata ad Avicenna. Un’altra considerazione, molto più 

importante, qui s’impone. Si apprende dall’esposizione che, per la conoscenza 

soprannaturale di Dio, l’anima ha bisogno di un’illuminazione proveniente 

direttamente da Lui, e che perciò Egli è l’intelletto agente; che poi per la 

conoscenza dell’essenza angelica l’Angelo è intelletto agente; ma chi sia l’intelletto 

 cfr. Summa II, 37 (292), ma con lezione imperfetta; Tract. II, 20 (90)1

 luoghi citati, seguito2

 luoghi citati, seguito3

�68



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

agente nel caso della conoscenza naturale, innata o acquisita, di Dio e nel caso 

della conoscenza naturale dell’Angelo, Giovanni non lo dice espressamente. A mio 

avviso però si dovrebbe arguire, dal confronto delle due esposizioni citate finora, 

che, nel caso della conoscenza naturale di Dio e del riconoscimento dell’Angelo 

come essere fatto secondo il modello comune, l’intelletto agente non è separato 

dall’anima, ma è quel lume innato di cui si parlava poco fa e che adempie il ruolo 

di intelletto agente per la conoscenza dell’anima e delle cose corporee. A prova di 

questo io direi che quando Giovanni tratta della conoscenza naturale di Dio non 

parla per niente di illuminazione divina diretta e attuale; a tale tipo di conoscenza 

si giunge in virtù della luce innata dell’anima, considerata sia come avente in sé 

fin dalla creazione una similitudine o immagine della Prima Verità, sia come 

similitudine o immagine essa stessa di Dio . Si deve comunque concludere che 1

l’illuminazione divina diretta ed attuale è necessaria solamente per una 

conoscenza soprannaturale di Dio, della sua essenza, di tutte quelle verità che Lo 

riguardano e che oltrepassano la ragione umana, e che Dio è dunque intelletto 

agente solo in questo caso. Ma ciò non toglie, come vedremo, che sia ammessa 

anche nella conoscenza naturale un’illuminazione divina di natura ben diversa da 

quella che si esercita attualmente sull’anima umana. 

Ma qual è la natura e quali sono le funzioni e il modo di agire di questa luce 

innata dell’anima che funge da intelletto agente? Giovanni espone il suo pensiero 

in proposito nel commento alla prima definizione dell’anima nella prima parte 

della Summa e del Tractatus . Questi sono i due famosi passi che differiscono 2

sostanzialmente: il commento che offre il Tractatus è basato sulla dottrina 

 cfr Summa I, 27 (143-5)1

 v. Summa I, 3 (107-9); Tract., I, 4 (59)2

�69



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

aristotelica della tabula rasa, mentre quello della Summa è basato sulla teoria 

agostiniana dell’illuminazione. Si sono già viste le cause di questa discordanza . 1

Certamente il commento della Summa è quello che più fa al caso nostro; 

sebbene la spiegazione della definizione in fondo sia uguale a quella del 

Tractatus, tuttavia là sono contenute più precise indicazioni e motivazioni, ben 

diverse da quelle del Tractatus. Io penso che Giovanni, nel redigere la Summa, si 

sia accorto che il commento del Tractatus non solo era insufficiente a chiarire il 

suo pensiero circa la natura della luce posseduta dall’anima, ma era di dubbia 

interpretazione, come vedremo; lo ha perciò rifatto per esigenza dottrinale e non 

solamente per l’esagerato aristotelismo del passo. In realtà, leggendo il Commento 

della Summa, si ha un’idea ben più chiara di quanto espone Giovanni sul 

problema dell’illuminazione, sebbene, come vedremo, per una parte di quanto 

viene detto non si riesca a trovare un preciso accordo con quanto abbiamo già 

visto a proposito dell’illuminazione. Invece il commento del Tractatus ha un 

valore storico ben più importante, perchè si tenta una sintesi tra aristotelismo e 

agostinismo, sebbene poi essa sia di fatto esteriore. 

Ma vediamo i due testi, cominciando da quello della Summa. La definizione 

in questione è tratta dal “De motu cordis” di Alfredo Anglico, di cui Giovanni della 

Rochelle però non conosce il nome: egli lo designa con l’espressione “un certo 

sapiente”. Suona così: “Anima est substantia incorporea, intellectualis, 

illuminationis a primo ultima relatione perceptiva” . 2

Il nostro Scolastico la spiega con un commento personale, giacchè nel “De 

motu cordis” non è commentata. 

 v. pagg. 30 e 31 di questa tesi1

 v. Summa I, 2 (106)2

�70



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Egli premette un principio generale: bisogna distinguere, dice, tra realtà e 

perfezionamento della realtà; infatti esistono esseri che ricevono in atto le loro 

determinazioni sostanziali insieme col “primum esse”, cioè non appena iniziano 

ad esistere; ci sono invece altri esseri che ricevono quelle determinazioni insieme 

col “secundum esse” o “bene esse”, cioè in seguito ad un perfezionamento della 

loro prima realtà. Così avviene anche per l’illuminazione intellettuale divina. 

L’Angelo percepisce quella luce non appena viene creato, e si può dire dunque 

che la percezione della luce intelligibile è contemporanea alla sua creazione; 

l’anima invece non percepisce quella luce al momento della sua creazione, ma in 

seguito ad un perfezionamento della sua realtà. In questo proprio sta la differenza 

tra l’Angelo e l’anima umana: il primo possiede subito in atto, fin dalla creazione, 

la capacità di conosce; l’anima invece al momento della creazione possiede quella 

capacità solo in potenza. In tale senso si dice che l’Angelo percepisce la luce 

“prima relatione” e l’anima “ultima relatione” . 1

Per prima e seconda relazione, ci dice poi Giovanni, si potrebbe anche 

intendere il diverso rapporto che intercorre tra Illuminante e illuminati. In tal 

senso l’Angelo riceve la luce da Dio sua causa efficiente e così la percezione della 

luce gli è connaturale; l’anima invece la percepisce in seguito ad un 

 “Receptio luminis est duplex; scilicet quantum ad primum esse, ut sit connaturalis ipsius essentiae rei, ut in 1

igne qui cum recipit ab ipsa quinta essentia, quae est natura coelestis, lumen, recipit cum suo primo esse, et 
ideo est ei connaturale et coaevum; aut quantum ad secumdum esse, quod dicitur bene esse, quae non est 
connaturalis, aut coaeva, ut receptio luminis in aere. Prius enim est esse aeris et post recipit lumen, ut 
compleatur quantum ad bene esse. Si ergo vellemus comparare illuminabile ad principium luminis, 
diceremus quod duplex est comparatio illuminabilis ad principium luminis: prima, quantum ad primum esse, 
quod dicitur esse naturae; et sic ignis prima relatione recipit illuminationem, et secundum hunc modum 
illuminatio est a primo fonte illuminationis, Deo; secunda autem est quantum ad secundum esse, quod 
attenditur cum primo esse in angelis, et propter hoc, statim cum fuerunt, illuminati sunt et intellexerunt. Unde 
illuminatio eis connaturalis est et coaeva; propter hoc in Psalmo dicitur: Qui facit ministros suos ignem 
urentem, etc. Cum secundo vero esse descendit in anima, et hoc dico quantum ad comprehensionem; et 
propter hoc est quod anima cum cito est, non intelligit, iudicando scilicet de rebus intellectis. Post esse ergo 
naturae, comprehensionem luminis anima recipit in modum aeris. Consequitur ergo quod angelica natura 
prima relatione recipit illuminationem a primo; anima vero rationalis secunda relatione”. Summa I, 3 (107-8); 
in molti punti la lezione è chiaramente inesatta.

�71



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

avvicinamento a Dio come sua causa finale e così quanto maggiore è questo 

avvicinamento, tanto più viene illuminata . 1

A questo punto è necessario mettere in evidenza due importanti precisazioni 

di Giovanni, di cui vedremo più avanti il significato. Si parla qui, ci dice il nostro 

Scolastico, non di semplice ricezione della luce, ma di ricezione con percezione; 

inoltre si parla di illuminazione naturale, non di luce della grazia o della gloria. 

Giovanni della Rochelle risponde poi a due possibili obiezioni, specificando 

meglio il suo pensiero. Si potrebbe infatti dubitare del fatto che l’anima quando 

viene creata sia come l’aria non illuminata, poichè il Salmista dice: “Signatum est 

super nos lumen vultus tui, Domine”. Giovanni risponde che in realtà il sigillo 

della luce è impresso nell’anima fin dalla creazione, e pertanto essa ha la luce 

secondo la relazione prima; tuttavia non la percepisce, perchè ricevere è ben altra 

cosa che percepire. Il cieco infatti, quando si trova alla luce del sole, non la 

percepisce sebbene la riceva; allo stesso modo il gattino neonato già prima del 

nono giorno riceve quella luce nella sua pupilla, ma solo col nono giorno di vita la 

percepisce. 

La seconda obiezione riguarda gli uomini malvagi; si potrebbe pensare che 

questi non ricevono il lume della conoscenza, poiché non si avvicinano, a causa 

del loro stato, a Dio come causa finale, anzi se ne allontanano. Ma Giovanni 

risponde che l’avvicinamento a Dio dipende solo in parte dalla nostra volontà; è 

 Vel aliter: duplex est relatio creaturae ad suum creatorem. Prima est ad ipsum ut ad principium; secunda ut 1

ad finem. Secundum utramque intelligitur receptio luminis a primo; quia, aut receptio luminis est ut a 
principio, et sic necesse est esse lumen receptum ut coaevum ipsi naturae rei, quae creatur ab ipso 
principio. Aut etiam erit receptio luminis per accessum ad ipsum Deum ut finem; et sic consequitur ipsum 
esse rei luminis receptio, sicut accessum ad finem; dico receptionem cum comprehesione luminis. Dicamus 
ergo, quod receptio luminis est in angelo secundum quod exit per creationem a suo principio, et propter hoc 
prima relatione suscipit lumen a primo et est ei connaturalis. Secundum accessum ad ipsum ut ad finem est 
receptio luminis in anima rationali, et inde est quod in primo statu suo, est ut aer non illuminatus; et postea 
per accessum maiorem et maiorem ad fontem luminis magis et magis illuminatur, et propter hoc ultima 
relatione suscipit illuminationem a principio. Loquimur hic de illuminatione naturae, non gratiae vel gloriae”. 
Ibidem, seguito.

�72



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

dovuto infatti anche alla perfezione naturale che Dio dà a tutti gli uomini; Egli 

non vuole abbandonare la sua bontà a causa della nostra iniquità . Da 1

quest’ultimo passo si intende chiaramente come questa non sia una teoria 

mistica. 

Anche per questa lunga esposizione si rendono necessarie alcune 

osservazioni. Prima di tutto bisogna notare che qui non si parla dell’illuminazione 

divina necessaria per la conoscenza soprannaturale in cui Dio è intelletto agente; 

lo si arguisce dal passo “loquimur hic de illuminatione naturae, non gratiae vel 

gloriae”. Non è questa quindi la luce della grazia, mentre l’illuminazione diretta 

divina era definita “gratiae infusio ad contemplanda divina”. Si parla invece della 

luce innata dell’intelletto agente che fa parte dell’anima: “illuminatio naturae”. 

Poi si potrebbe pensare che vi sia una contraddizione tra quanto Giovanni 

dice nella prima parte del capitolo, cioè che la ricezione della luce non è presente 

nell’anima fin dalla creazione, e quanto dice più avanti, che cioè “signatio liminis 

impressa est animae cum creatur” . La contraddizione in realtà è apparente: 2

bisogna infatti dare la debita importanza a espressioni come “dico receptionem 

cum comprehensione luminis”, “de perceptione ergo loquitur definitio”, ambedue 

ricorrenti nel capitolo in esame; Giovanni ci avverte cioè, e ce lo dice chiaramente 

poi nella prima obiezione, che, quando si parla di ricezione, si intende ricezione 

con percezione della luce, e allora la dottrina viene ad assumere questo preciso 

significato: sia all’Angelo che all’anima razionale la luce della conoscenza viene 

impressa da Dio al momento della creazione, ma l’Angelo la percepisce subito e 

incomincia così subito a conoscere; l’anima invece non è capace di percepirla 

immediatamente e la percepirà, e quindi conoscerà, solo in quanto destinata a 

 ibidem, pp. 108-91

 v. Summa, I, 3 (108)2

�73



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

perfezionarsi sempre più mediante un avvicinamento, in parte volontario e in 

parte no, a Dio causa finale. 

Ma qui sorge una vera difficoltà: non si vede cioè come questa teoria dell’ 

“accessus” possa accordarsi bene con quanto Giovanni dirà alla fine della Summa 

e del Tractatus, e che noi abbiamo già visto. Ora ci viene detto infatti che quella 

luce, che funge da intelletto agente nella conoscenza naturale di Dio, oltre che 

dell’anima stessa e dell’Angelo, viene percepita mediante un “accessus” a Dio che 

è anche volontario. Qui occorrerebbe ammettere, a mio avviso, per evitare almeno 

la contraddizione e il circolo vizioso, che quell’ “accessus” non si compie sul piano 

conoscitivo, il che si potrebbe anche dedurre dal fatto che dall’ “accessus” 

dipende la nostra possibilità di conoscere. In ogni caso su questo punto il 

pensiero rupelliano non è per niente chiaro. 

Prima di continuare con l’esposizione del commento alla prima definizione 

dell’anima secondo il Tractatus è necessario rendersi conto del significato di 

questa teoria dell’illuminazione intellettuale. Come dice bene il prof. p. Bettoni, è 

questa una teoria di cui si parla molto e si dice poco; rimprovero questo che si 

può muovere si ai maestri medioevali, sia ai loro interpreti e studiosi moderni. I 

primi infatti vi accennano senza mai dire chiaramente che cosa è; i secondi 

accennano alle difficoltà ed ai problemi senza mai precisarli e risolverli . Alla luce 1

dei passi appena commentati, tenendo presente anche i passi che riguardano 

l’attività dell’intelletto nella conoscenza dei primi principi del sapere (v. cap. IV), 

che cosa si deve intendere esattamente per illuminazione intellettuale? 

L’interpretazione per me più valida è la seguente. Dio imprime nell’anima fin dalla 

creazione una luce che costituisce per l’uomo la condizione per l’effettuarsi della 

 cfr. P. E. Bettoni, Il problema della conoscibilità di Dio nella Scuola Francescana, Padova, C.E.D.A.M., 1

1950, pag. 37.
�74



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

sua conoscenza naturale; questa luce è, fuor di metafora, quella “similitudo vel 

imago primae veritatis”, cioè una certa idea di Dio che si traduce concretamente, 

nella conoscenza dell’uomo, nelle nozioni trascendentali di “ens unum, verum, 

bonum” e nei primi principi del sapere e dell’agire, come vedremo; questi sono 

perciò innati e costituiscono il fondamento della futura attività razionale umana. 

Per illuminazione cioè si deve intendere l’infusione nell’anima, all’atto della 

creazione, di queste nozioni e la potenziale capacità conoscitiva che l’uomo riceve. 

In virtù di questa illuminazione l’anima, non appena creata, non conosce ancora 

nulla in modo attuale; è però disposta ad ogni tipo di conoscenza, che si attuerà 

in conseguenza di un’ulteriore determinazione del suo “primum esse”, cioè 

quando l’esperienza avrà fornito il materiale che potrà essere ordinato da quei 

principi primi innati. Per quelle realtà poi che non saranno oggetto di 

constatazione fenomenica, l’esperienza non sarà neppure motivo occasionale della 

loro conoscenza; Dio, Angelo, anima sono conosciuti in virtù della sola “similitudo 

primae veritatis”. 

Mi rendo conto che qui ci sarebbero moltissimi spunti interessanti da 

sviluppare, fra i quali le idee di Giovanni intorno alla conoscibilità di Dio da parte 

dell’uomo, o intorno alla conoscenza che l’anima ha di se stessa; ma il parlare 

diffusamente di questi problemi ci porterebbe lontano dall’argomento. Penso 

perciò che in questo caso valga di più spendere altre parole per illustrare 

ulteriormente il problema dell’illuminazione intellettuale, insistendo 

sull’interpretazione fornita. Mi sia permesso a tal fine riportare alcuni passi 

dell’opera citata del prof. Bettoni, a cui va il merito di aver formulato quella 

interpretazione, prendendo spunto dalle osservazioni del p. Gorlani . 1

 cfr. P. I. GORLANI, La conoscenza naturale di Dio secondo la Somma teologica di Alessandro di Hales, 1

Milano, Vita e Pensiero, 1933
�75



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Le osservazioni del p. Bettoni si riferiscono in realtà alla teoria 

dell’illuminazione così come è esposta in Alessandro di Hales e in S. 

Bonaventura; ma sono perfettamente adatte anche al caso nostro, proprio perchè 

la struttura della dottrina dell’illuminazione dei due Francescani è identica a 

quella di Giovanni della Rochelle. 

La “similitudo primae veritatis”, dice il p. Bettoni, “non è altro che una 

notizia o nozione innata e abituale di  Dio, che l’anima nostra reca in sé, come 

dote nativa, dal momento della creazione, mediante la quale l’azione illuminante 

di Dio si inserisce nella nostra facoltà intellettiva... Che cosa vuol dire illuminare 

una mente, se non aiutarla ad acquistare un concetto che prima non possedeva? 

Se Dio quindi illumina il nostro intelletto, questo non può avvenire se non 

schiudendolo alla luce di un’idea, così feconda, che aiuti poi a comprendere tutta 

quanta la realtà”.  1

“In virtù dell’illuminazione divina il nostro intelletto fin dal primo momento 

della creazione ha in sé la nozione dei trascendentali ed è in possesso dei principi 

supremi del conoscere e dell’agire. Si tratta però di una conoscenza abituale, non 

attuale nel senso pieno della parola: si tratta di nozioni o principi che l’uomo 

chiarisce o formula in occasione dell’esperienza, senza ricavarli però 

dall’esperienza”.  2

Il punto fondamentale dell’interpretazione meglio risulta dove il p. Bettoni 

illustra la differenza tra la sua e le altre interpretazioni; egli è in disaccordo con 

tutti coloro che vogliono attribuire all’illuminazione un valore soltanto 

criteriologico; essa in realtà dà un contributo nozionale vero e proprio all’anima 

 cfr. P. E. BETTONI, op. cit., p. 1871

 ibidem, p. 2032

�76



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

umana . E se è lecito, aggiungo io, esplicitare il pensiero degli altri Francescani 1

ricorrendo proprio al fondatore di quella scuola, Alessandro di Hales, allora ne 

abbiamo la prova: l’Halense parla del lume innato come di “lucem a principio 

datam, quae dicitur cognitio innata” . Il prof. Bettoni ci dice anche che “le 2

nozioni impresse, che, come abbiamo detto e ripetuto, costituiscono la “similitudo 

primae veritatis”, non sono un atto, ma un habitus” . Che questo sia vero anche 3

per Giovanni lo dimostra il fatto che secondo il nostro Scolastico originariamente 

la luce è impressa senza esercitare attualmente la sua funzione, cioè senza essere 

percepita, come abbiamo già visto. Essendo poi queste nozioni innate, 

“l'innatismo caratterizza il processo con cui si viene in possesso di un’idea, più 

che l’idea in se stessa” . 4

Aggiunge anche, il prof. Bettoni, che quella certa luce “per cui l’anima è 

intelletto agente, è naturale non nel senso che lo costituisca come elemento 

entitativo essenziale, e lo ponga in essere come potenza intellettiva, ma nel senso 

che è una dote nativa della nostra anima, in forza della quale è in potenza attiva 

all’intendere” . 5

Alla luce di questa interpretazione risulterà evidente l’incongruenza del 

commento della definizione che Giovanni offre nel Tractatus. Stabilita la 

differenza tra anima razionale e Angelo nello stesso modo della Summa (l’anima 

percepisce l’illuminazione “secunda relatione” e l’Angelo “prima relatione”), essa 

viene però diversamente motivata. Ecco il testo: “Angelus a creatione percipit a 

 ibidem, p. 211 e p. 381

 ALEX. DE HALES Summa Theologica, Quaracchi, II, n. 369, p. 4492

 P. E. BETTONI, op. cit., p. 463

 ibidem, p. 474

 ibidem, pp. 64-655

�77



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Primo illuminationes ad omnia naturaliter intelligenda, unde Angelus intelligit 

omnia quae sub se sunt per species innatas, id est in creatione sibi datas, et est 

creatus plenus formis secundum illud philosophi in libro “De causis”: “omnis 

intellegentia plena formis”. Anima autem intelligit per species acquisitas quia 

creata est nuda, quasi tabula rasa in qua nihil depingitur, sicut dicit Aristoteles; 

depingibilis autem est recipiendo consequenter illuminationes quae sunt a Primo 

ad omnia intelligibilia cognoscenda” . 1

Come è da intendersi quella “tabula rasa”? Se in senso assoluto, nel senso 

propriamente aristotelico, allora siamo fuori dalla dottrina rupelliana che è 

professata anche nel Tractatus (nella seconda parte si sosterranno infatti tutte 

quelle teorie esaminate in questo capitolo e nel precedente); questo commento 

cioè non si accorderebbe con la dottrina delle due fonti della conoscenza. Se però 

per “tabula rasa in qua nihil depingitur...; depingibilis autem est recipiendo 

consequenter illuminationes quae sunt a Primo...” si intende dire che l’anima, 

quando viene creata, non possiede nessuna conoscenza attuale, ma ne possederà 

quando eserciterà la disposizione alla razionalità che le deriva dall’illuminazione 

divina, allora il senso del passo potrebbe anche accordarsi con la teoria; in questo 

caso non si può dire che l’anima viene creata “tabula rasa” in senso assoluto, 

perché contiene in sé fin dalla creazione quel “lumen similitudinis primae 

veritatis”. Il passo si presta a diverse interpretazioni, come si è detto. In ogni 

caso, ad invalidarlo basta quella espressione “anima autem intelligit per species 

acquisitas”: il senso è uno solo ed è in pieno disaccordo con la teoria 

dell’illuminazione. Non è infatti acquisita l’ “imago primae veritatis impressa 

animae a creatione”, per mezzo della quale si conosce Dio; né è acquisita la forma 

mediante cui l’anima conosce se stessa. Tutto il passo dunque può più facilmente 

 Tract., I, 4, (59)1

�78



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

essere interpretato in senso strettamente aristotelico ed è pertanto incompatibile 

col pensiero di Giovanni. Per questa ragione, affermo ancora una volta, Giovanni 

nella Summa ha rifatto il commento: le esigenze dottrinali lo hanno costretto ad 

introdurre in tal modo una certa coerenza nel suo pensiero, e tale esigenza veniva 

a coincidere con quella di una correzione dell’aristotelismo del Tractatus. 

A questo punto è utile trarre delle conclusioni, riassumendo tutto il discorso 

intorno alla teoria dell’illuminazione. Come si è visto, il pensiero di Giovanni della 

Rochelle in molti punti non è chiaro e coerente e la difficoltà maggiore che si 

presenta al lettore ed interprete consiste principalmente nel fatto che il nostro 

Scolastico non usa il termine “illuminatio” per designare il medesimo concetto. 

Due infatti sono i tipi di illuminazione che Giovanni ammette. Il primo, di cui 

abbiamo discorso finora, consiste nel fondamento della razionalità umana; 

illuminazione in questo caso non indica un intervento soprannaturale di Dio, ma 

un suo concorso ordinario e naturale in virtù del quale l’uomo non è solo 

creatura, ma creatura razionale; è il fondamento, si diceva, della razionalità, un 

fondamento metafisico . Per mezzo dell’illuminazione l’anima, sebbene non 1

conosca tutto, viene però messa in condizione di conoscere tutto e giudicare il 

valore e il significato di tale conoscenza; in virtù dell’illuminazione possiede gli 

schemi formali della razionalità, che entreranno in funzione a contatto con 

l’esperienza . 2

Il secondo tipo di illuminazione che Giovanni ammette è quello necessario al 

conseguimento di una conoscenza soprannaturale di Dio, della sua essenza, dei 

suoi atti, e in generale di tutte quelle verità che oltrepassano la ragione dell’uomo. 

 cfr. P. E. BETTONI, La dottrina bonaventuriana dell’illuminazione intellettuale, in “Riv. Fil. Neoscol.”, XXXVI, 1

1944, p. 143

 cfr. ibidem, p. 1532

�79



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Giovanni ne accenna appena nelle sue opere  e il suo pensiero in proposito è già 1

stato esposto  in questo stesso capitolo . Questa illuminazione, a differenza della 2

prima, consiste in un intervento soprannaturale di Dio nell’ordine della grazia: 

tale illuminazione viene infatti chiamata “gratiae infusio ad contemplanda 

divina”  ed in questo caso Dio è intelletto agente rispetto all’anima umana. Esiste 3

dunque una differenza sostanziale tra i due tipi di illuminazione ammessi da 

Giovanni, sia per quanto riguarda la loro natura, sia per quanto riguarda i tipi di 

conoscenza che rendono possibili e gli oggetti di questa conoscenza. Si deve 

comunque dire che ben diverso valore storico è da attribuire ai due tipi di 

illuminazione. Se infatti tutti i filosofi e teologi cristiani medioevali sono concordi 

nell’ammettere un intervento attuale di Dio nell’ordine della grazia quando si 

tratti di attuare una conoscenza soprannaturale delle verità che oltrepassano la 

ragione e che in genere sono oggetto di fede, al contrario solo un ben determinato 

indirizzo filosofico ammette la tesi delle due fonti della conoscenza, e quindi di 

una illuminazione come “habitus” e dell’innatismo dei primi principi. La prima è 

dunque una dottrina comune, mentre la seconda è una dottrina caratteristica. 

Ancora una volta pertanto non sono d’accordo col p. Manser, che, 

esaminando il pensiero di Giovanni, per illuminazione intende solo la luce che 

Dio riversa immediatamente ed attualmente sull’intelligenza dell’uomo e che 

rende possibili le più alte conoscenze; solo questa interpretazione, secondo lo 

studioso, introduce armonia e connessione nella dottrina della conoscenza di 

Giovanni della Rochelle . 4

 cfr. Summa, II, 37 (292); Tract., II, 20 (90)1

 v. pag. 67 e sgg. di questa tesi2

 cfr. Summa e Tract., ll. cc.3

 cfr. MANSER, Johann von Rupella. Ein Beitrag zu seiner Charakteristik..., cit., p. 3244

�80



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Anche le osservazione del p. Minges, sebbene molto acute, non hanno colto 

nel segno. L’illustre studioso, benchè abbia intuito che per luce che illumina ogni 

uomo si poteva intendere la natura razionale dell’anima, riconoscendo così 

all’anima un’attività nel processo cognitivo , tuttavia ammetteva un intervento di 1

Dio nel conseguimento della conoscenza attuale . Nell’articolo citato comunque 2

non si accenna alla natura del fondamento della razionalità, cioè all’innatismo 

nozionale. 

Se si pensa che gli articoli del p. Manser e del p. Minges sono gli unici due 

studi che trattano in modo diretto della dottrina psicologica e gnoseologica di 

Giovanni, e se si pensa anche ai travisamenti dei due studiosi, si vede 

chiaramente quanto la dottrina del nostro francescano non sia ancora stata 

studiata a fondo. Certamente le opere di molti studiosi su teorie affini a quelle 

rupelliane, specialmente della scuola francescana, hanno contribuito a mettere in 

luce anche molti aspetti della psicologia e della gnoseologia di Giovanni, seppure 

indirettamente; tuttavia la dottrina del nostro Scolastico meriterebbe una 

considerazione ed un approfondimento maggiori, tenuto presente il fatto che le 

opere di Giovanni sono state la fonte, come abbiamo visto, della Summa detta di 

Alessandro di Hales, fondatore della scuola francescana e ritenuto comunemente 

il formulatore di alcune dottrine destinate a diventare caratteristiche di quella 

Scuola. 

 MINGES, Zur Erkenntnislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, cit., p. 476: “Ist aber unter dem 1

Lichte, das jeden Menschen erleuchtet, der in die Welt kommt, auch die vernünftige Menschennatur, die 
Vernunft, speziell der Intellectus agens, zu verstehen, so ist damit auch schon gesagt, dass sich der 
Menschengeist nicht bloss rein passiv verhält oder blosser Lichtempfänger ist. Schon der Name Intellectus 
agens drückt Aktivität aus”.

 ibidem, p. 477: “Ist aber bei unserm Franziskaner unter Licht oder Erleuchtung zweifelsohne auch die 2

blosse geistige Natur der Seele mit ihrer natürlichen Erkenntniskraft zu verstehen, so ist die Annahme 
naheliegend, dass er mit dieser Erleuchtung auch irgend eine Mitwirkung Gottes zum aktuellen Erkennen 
meint oder, um mit Manser zu reden, eine promotio divina”.

�81



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

�82



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Cap. 6 - Intelletto e volontà 

Al problema dell’attività intellettuale motrice, orientata alla conoscenza del 

bene, Giovanni della Rochelle dedica l’ultimo paragrafo della Summa, a cui ne 

corrispondono due nel Tractatus. 

Cercheremo ora di cogliere la parte originale della sua esposizione, che possa 

essere messa in relazione con quanto è stato esposto sul problema dell’attività 

intellettuale apprensiva, in particolare modo della teoria dell’illuminazione, e 

mostrare così che una certa coerenza nel pensiero rupelliano sussiste. 

Anche qui ci troviamo di fronte al tentativo di riportare e armonizzare varie 

classificazioni, come era stato fatto per le potenze dell’intelletto e delle sue varie 

parti. 

La prima generale distinzione che viene operata da Giovanni è quella tra 

facoltà motrici “ut natura” e “ut ratio” , cioè tra un’attività automatica e naturale  1

ed un’attività razionale e cosciente; la prima è una specie di tendenza istintiva e 

precede ogni conoscenza, la seconda agisce dopo la determinazione del fine per 

mezzo di una facoltà conoscitiva. 

Giovanni inizia ad esaminare le facoltà motrici “ut natura”. La loro 

distinzione viene fatta sulla base della divisione dei diversi beni che il nostro 

Scolastico desume da S. Agostino. Ci dice infatti Giovanni che esiste un bene 

superiore, razionale, che è chiamato “bonum honestum” o “bonum simpliciter”, 

 “Notandum est quod est vis motiva ut natura et est vis motiva ut ratio, sive per apprehensionem”. Tract., II, 1

24 (98)
�83



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

che ci attrae con la sua forza e ci alletta con la sua dignità. Esiste poi un bene 

inferiore, quello corporale, che consiste nella soddisfazione dei piaceri del corpo, 

chiamato bene apparente, o bene “secundum quid”. Esiste infine un bene medio, 

che è il bene naturale: essere, vivere, comprendere e sentire e ogni altra 

sostanziale determinazione della nostra natura. Ebbene, continua Giovanni, in 

noi è innato un naturale desiderio che ci spinge a questi tre diversi beni; la forza 

che per natura ci spinge al bene supremo è la sinderesi, che dirige l’anima 

razionale verso il bene onesto e la allontana da ciò che non è onesto; la sensualità 

è la forza che per natura spinge l’anima a soddisfare i piaceri del corpo; la 

“thelesis” è infine la volontà naturale che spinge l’anima al bene naturale o 

sostanziale. Questa è la divisione della facoltà motrice “ut natura”.  1

Già qui possiamo notare che alla divisione dei diversi beni secondo S. 

Agostino (bene superiore, bene inferiore, bene medio) si sono sovrapposti concetti 

ricavati da altri filosofi; in particolare il “bonum honestum”, identificato con il 

bene superiore, è derivato dall’etica di Cicerone; il “bonum simpliciter” e il 

“bonum secundum quid” sono di chiara derivazione aristotelica; infine il “bonum 

naturale” è desunto dalle teorie di Giovanni Damasceno, su cui si dovrà tornare 

più avanti per precisare alcune cose circa l’interpretazione che di alcuni suoi 

concetti hanno fornito i maestri medioevali. 

Si deve anche notare che nella Summa e nel Tractatus Giovanni pone la 

sinderesi tra le facoltà appetitive e motrici; prende cioè posizione nella disputa 

sulla natura della sinderesi. E’ essa “potentia” o “habitus”, “ratio” o “voluntas”? 

Erano queste le domande che proprio in quegli anni i teologi incominciavano a 

porsi; e così redigevano le relative quaestiones Alessandro di Hales e Filippo il 

Cancelliere. In questi passi della Summa e del Tractatus, in cui peraltro si 

 cfr. Summa, II, 40 (298); Tract., II, 24 (98-99)1

�84



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

accenna appena al problema, vediamo che anche Giovanni ha preso posizione: 

per lui la sinderesi è un “habitus”. Molto di più ha scritto Giovanni sulla sinderesi 

nella sua “Summa de vitiis”, purtroppo inedita; ma i passi relativi a questo 

problema, insieme con considerazioni importanti, si possono trovare in un 

articolo di dom Lottin . Lo studioso fa notare che nella “Summa de vitiis” non si 1

parla per niente della natura della sinderesi, e la sola questione trattata è quella 

della sua defettibilità; con questo Giovanni ci riporta ai temi di Ugo di Saint-Cher, 

di Rolando da Cremona e Guglielmo d’Auxerre ed è ben lontano dalla 

problematica di Alessandro di Hales e Filippo il Cancelliere, che avevano trattato 

il problema della natura della sinderesi. Questa osservazione faceva concludere a 

dom Lottin, con stupore allora, che Giovanni della Rochelle, al momento della 

compilazione di quell’opera, non conosceva ancora il pensiero del maestro 

Alessandro di Hales e che pertanto si poteva supporre che la “Summa de vitiis” 

fosse anteriore alla Summa halesiana . Oggi, che questa anteriorità è fuori 2

dubbio , dobbiamo dare atto al Lottin dell’importante intuizione. 3

Io aggiungerei qualcosa in più. Il fatto cioè che nella “Summa de vitiis” il 

problema della natura della sinderesi non sia neppur sfiorato, e il fatto invece che 

nella “Summa de anima” e nel “Tractatus” Giovanni ci abbia fornito una 

soluzione, seppur sommaria, del problema, provano a mio avviso che la “Summa 

de vitiis” è anteriore anche alle opere psicologiche di Giovanni. Questo è 

abbastanza importante. Infatti si può confutare così la tesi del Michaud-Quantin, 

secondo il quale la “Summa de vitiis”, col suo linguaggio e i suoi temi prettamente 

teologici e con la presentazione delle tradizionali divisioni delle potenze dell’anima 

 O. LOTTIN, La Syndérèse chez les premiers maîtres franciscains de Paris, in “Revue néo-scolastique”, 1

XXVIII, 1927, pp. 265-291

 Ibidem, pp. 272-2752

 cfr. ALEX. DE HALES, Summa Theologica, t. IV, l. III, prolegomena, pp. CCXIVb-CCXVb3

�85



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

“secundum magistros” e “secundum theologos”, che mancano nella Summa e nel 

Tactatus, rappresenta un ritorno all’ortodossia universitaria dopo le “aberrazioni” 

aristoteliche e arabe delle due opere psicologiche .  1

Bisognerebbe dire invece, a mio avviso, che la “Summa de vitiis” costituisce 

il momento iniziale della speculazione teologica di Giovanni, destinata poi ad 

arricchirsi dei grandi temi filosofici che sorgevano con l’introduzione delle opere 

aristoteliche nel mondo latino, avvenimento di quegli anni. La “Summa de vitiis” 

pertanto costituisce, se non proprio la prima, almeno una delle prime opere 

rupelliane . 2

Torniamo ora all’esame dei testi. Subito dopo l’esposizione delle facoltà 

motrici “ut natura” Giovanni ci parla di quelle “ut ratio”; vediamo che anche qui 

occorre operare una triplice distinzione: tra le facoltà motrici apprensive bisogna 

distinguere quella determinata al bene immutabile, quella determinata al bene 

mutevole e quella che si rivolge indifferentemente ad ambedue. 

La facoltà motrice determinata al bene immutabile, ci dice Giovanni, è la 

parte suprema dell’intelletto o ragione, che contiene in sé, impressa fin dalla 

creazione, un’immagine o somiglianza della Bontà somma; in virtù di essa 

nell’anima si determina l’immagine della Trinità, divisa in “mens, notitia, amor”. 

La parte suprema della facoltà intellettiva motrice ha dunque in sé l’immagine 

della Trinità, impressale dalla Bontà Somma fin dalla creazione, così come la 

parte suprema della facoltà intellettiva apprensiva ha in sé l’immagine della 

trinità impressale dalla Verità prima fin dalla creazione. 

 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de l’âme chez Jean de la Rochelle”, in “Antonianum”, XXIV, 1

1949, pp. 492-3

 Si deve peraltro notare un fatto strano: lo stesso Michaud-Quantin, che nell’articolo di cui sopra sosteneva 2

la suddetta tesi, nell’introduzione all’edizione del Tractatus, p. 33, ci dice chiaramente, senza nessuna altra 
indicazione o prova, che la “Summa de vitiis” è anteriore al Tractatus. Può anche darsi che lo studioso abbia 
altrove motivato la sua affermazione e cambiato così il suo parere, ma non sono riuscito a trovare qualche 
pubblicazione in cui ciò sia avvenuto.

�86



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Da questa impressione di bontà. prosegue Giovanni, nascono i dettami del 

diritto naturale, cioè i primi principi dell’agire: non fare agli altri ciò che non 

vorresti fosse fatto a te, e anche fa’ agli altri ciò che vorresti fosse fatto a te . 1

Questo è senz’altro il passo più importante del paragrafo e vi si può scorgere una 

linea dottrinale che si accorda con quanto Giovanni aveva sostenuto a proposito 

delle facoltà conoscitive. Qui si apprende chiaramente che non solo i primi 

principi teorici, ma anche i primi principi pratici sono innati, in virtù di quella 

immagine di Dio impressaci fin dalla creazione. In virtù cioè dell’illuminazione 

divina sono innati in noi i primi principi della conoscenza e i primi principi 

dell’agire razionale, quelli a fondamento della nostra razionalità, questi a 

fondamento della nostra conoscenza morale e del nostro agire. Le parole di 

Giovanni in questo passo sono molto chiare e io penso che questa linearità possa 

suffragare l’interpretazione della teoria dell’illuminazione proposta nel precedente 

capitolo. 

Dio dunque, secondo Giovanni, con l’immagine di Se stesso impressa in noi 

fin dalla creazione, ci ha dato una disposizione alla razionalità ed una 

disposizione all’agire razionale. L’immagine svolge così per l’uomo un ruolo 

teoretico (fa conoscere la verità) ed un ruolo pratico (dirige verso il bene); ciò è 

dovuto al fatto che Dio è Verità Prima e Bontà Somma, ed una somiglianza di Lui 

non può sussistere se non è determinata secondo quei due primari attributi 

dell’essenza divina. 

La facoltà orientata al bene mutevole, prosegue poi Giovanni, è la facoltà 

motrice sensibile; considerata in se stessa, essa è orientata al bene sensibile, che 

 “Motiva determinata ad incommutabile bonum est suprema pars rationis vel intellectus, quae est habens 1

similitudinem summae bonitatis a creatione impressam... Unde ex hac impressione bonitatis nascuntur 
dictamina iuris naturalis; quos non facias alii(s), quod tibi non vis fieri, et iterum: fac alii(s) quod tibi vis fieri.” 
Tract., II, 24 (99); con qualche variante in Summa, II, 40 (298-9)

�87



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

è mutevole; in relazione invece ai suoi rapporti con la ragione, essa può essere 

considerata facoltà razionale, in quanto obbediente e soggetta alla ragione e 

all’intelletto.  1

La facoltà razionale motrice che si rivolge indifferentemente sia al bene 

immutabile che al bene mutevole è il libero arbitrio. Per l’uomo, la vita e il bene 

dell’anima derivano da una conversione del libero arbitrio al bene immutabile, 

che è Dio; invece la morte e il male derivano da un allontanamento da quel bene e 

da una conversione al bene mutevole. 

Il libero arbitrio, prosegue il nostro Scolastico, viene chiamato dai filosofi 

anche intelletto pratico, cioè attivo o operativo, proprio perché è il principio che 

stabilisce ciò che si deve fare. Esso, considerato di solito in modo indistinto, deve 

essere diviso ulteriormente in ragione, volontà e libero arbitrio propriamente 

detto. La ragione discerne e conosce ciò che si deve fare, la volontà desidera il 

bene conosciuto, il libero arbitrio sceglie il bene conosciuto e desiderato. 

Ma Giovanni si premura di farci sapere che questa è una divisione “non 

secundum substantiam”, ma “secundum rationem”; infatti ci dice che la facoltà 

per mezzo della quale conosciamo ciò che si può fare si identifica con la facoltà in 

virtù della quale propendiamo a quello: la conoscenza del bene è già quasi una 

disposizione a desiderarlo.   2

Questa è la divisione rupelliana delle facoltà motrici “ut natura” e “ut ratio”. 

Notiamo che l’ultima suddivisione presentata da Giovanni, quella dei tre atti 

 cfr. Summa II, 40 (299); Tract. II, 24 (99-100)1

 “Haec autem vis a philosophis dicta est practicus intellectus, id est activus vel operativus, eo quod sit 2

principium operabilium. Liberum igitur arbitrium indisticte sumptum sive practicus intellectus dividitur in 
rationem, voluntatem et liberum arbitrium proprie dictum, secundum tres actus differentes practici intellectus: 
ratio enim discernit et agnoscit quid sit operandum, voluntas appetit bonum agnitum, liberum autem arbitrium 
bonum agnitum et appetitum eligit, quae sunt eiusdem potentiae secundum substantiam, differentes 
secundum actum sive rationem… Eadem est potentia, qua cognoscimus operabilia et qua inclinamur ad illa 
sed prima habet intentionem rationis, secunda voluntatis. Cognitio enim boni est quasi dispositio ad 
inclinationem.” Tract. II, 24 (100); con qualche variante in Summa II, 40 (299)

�88



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

discernere - appetere - eligere, è riportata, nel Tractatus, anche nella 

classificazione delle facoltà motrici secondo S. Giovanni Damasceno ;  i tre atti 1

sono attribuiti alla ragione come facoltà motrice. Però il Michaud-Quantin ci ha 

fatto notare che questa triplice distinzione non è damasceniana . Ma il fatto più 2

curioso è che se noi leggiamo il cap. 12 della seconda parte della Summa, 

corrispondente al cap. 43 appena citato della seconda parte del Tractatus, 

vediamo che la suddetta triplice distinzione estranea al pensiero del teologo 

siriano è scomparsa, così come manca nel capitolo successivo una triplice 

distinzione sul significato del termine “ratio”, presente invece nel capitolo 

corrispondente del Tractatus e che pure non ha niente a che vedere con S. 

Giovanni Damasceno. Questo fatto, a mio avviso, costituisce un’ulteriore prova 

dell’anteriorità del Tractatus rispetto alla Summa: è più logico infatti pensare che 

Giovanni abbia voluto eliminare, nella riesposizione della divisione 

damasceniana, degli elementi spuri, piuttosto che inficiare una “reportatio” così 

fedele come quella della Summa. 

A questa prima divisione “ut natura” e “ut ratio” ne segue un’altra, basata su  

principi del tutto diversi ma che contiene ancora molti elementi della prima. 

Il criterio secondo cui viene operata questa altra distinzione è aristotelico: 

Giovanni desume dall’Etica Nicomachea i concetti di potenze razionali per 

essenza e potenze razionali per partecipazione, citando esplicitamente Aristotele; 

a spiegazione della seconda divisione il nostro Scolastico ci fa sapere che egli 

chiama “imperantes et non imperatae” le facoltà motrici razionali per essenza, 

poichè esse danno ordini ad altre facoltà senza riceverne; “imperantes et 

 cfr. Tract. II, 43 (119-120)1

 cfr. Tract., introd., pag. 262

�89



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

imperatae” ed “imperatae et non imperantes” le facoltà motrici razionali per 

partecipazione, poiché ricevono ordini dalla ragione alla quale sono sottomesse.  1

Secondo questi criteri le facoltà razionali per essenza sono la sinderesi, che 

dirige l’essere verso il bene morale, la “thelesis”, che lo dirige verso il bene 

naturale, la “ratio recta", che conosce e discerne che cosa si deve fare, la 

“bulesis”, cioè la volontà deliberata, che desidera il bene conosciuto. In questo 

passo la seconda classificazione è messa in relazione con la prima; infatti 

sinderesi e thelesis vengono chiamate facoltà motrici “ut natura”, e ractio recta e 

bulesis facoltà motrici “ut ratio”. 

Le facoltà motrici razionali per partecipazione vengono divise da Giovanni in 

due gruppi: “imperantes et imperatae” e “imperatae et non imperantes”. Al primo 

gruppo appartengono tutte quelle facoltà che sono sottomesse solo alla ragione e 

che impartiscono ordini alle facoltà inferiori; sono le due parti dell’appetito 

sensibile: l’irascibile e la concupiscibile. Al secondo gruppo appartengono le 

facoltà inferiori, che ricevono ordini senza impartirne; Giovanni vi distingue una 

facoltà generale e quattro particolari, che presiedono alla contrazione e 

dilatazione della parti del corpo, alla sua progressione locale, alle operazioni da 

esso compiute e all’emissione della voce . Occorre notare che le facoltà 2

appartenenti a questi due gruppi di per sé sono irrazionali, ma vengono chiamate 

razionali per partecipazione perché sottoposte alla ragione. 

In questa classificazione si deve notare che il concetto damasceniano di 

bulesis è reso da Giovanni con voluntas deliberata, che altera il senso originale 

del concetto. Per S. Giovanni Damasceno infatti la differenza tra thelesis e bulesis  

non riguarda i mezzi impiegati per giungere al fine. Se la thelesis è una volontà 

 cfr. Summa II, 40 (301); Tract. II, 25 (102)1

 cfr. Summa II, 40 (300); Tract. II, 25 (101-2)2

�90



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

naturale, la bulesis non è una volontà razionale; la bulesis non è che la messa in 

attività, concernente un oggetto determinato, di quell’impulso fondamentale 

(thelesis) del nostro essere a cercare in tutto il perfezionamento della nostra 

natura . S. Giovanni Damasceno definisce infatti la thelesis come una potenza 1

che tende a ciò che è conforme natura e conserva tutto ciò che è essenzialmente 

inerente alla natura; e definisce la bulesis come una certa thelesis naturale, 

particolare; infatti si trova nell’anima la potenza di tendere al bene razionalmente 

e ogni volta che questa tendenza razionale si muove naturalmente verso qualche 

oggetto, questo movimento si chiama bulesis . Questo errore storico però non 2

deve essere imputato a Giovanni della Rochelle; dom Lottin ha infatti dimostrato 

che risale a Filippo il Cancelliere ed era condiviso da tutti i teologi fino a S. 

Tommaso incluso . 3

Abbiamo visto dunque che Giovanni della Rochelle ci ha fornito due tabelle 

delle potenze motrici razionali. Ci si potrà chiedere a questo punto: perché ha 

dovuto operare due classificazioni? Non avrebbe potuto mettere in relazione i 

diversi elementi delle due tabelle e darci un’unica classificazione, come è 

avvenuto per le potenze dell’intelletto? Io penso che a questa domanda abbia 

risposto in modo soddisfacente il Michaud-Quantin. L’editore del Tractatus ci fa 

notare che nella seconda classificazione gli elementi più strettamente agostiniani 

(ragione superiore, sensualità) sono scomparsi, ma Giovanni vi ha incluso le 

facoltà che presiedono alle attività fisiologiche. Questo potrebbe significare, 

secondo lo studioso, che lo sforzo per arrivare ad una sintesi unica non è riuscito, 

a causa della presenza dei più disparati elementi tratti dalle varie auctoritates; il 

 cfr. LOTTIN, Psycologie et morale aux XII et XIII siècles, Duculot, Gembloux, 1957, II éd., v. 1, pag. 3961

 cfr. GIOVANNI DAMASCENO, De fide ortodoxa, P.G. 94, col. 944 B-C2

 cfr. LOTTIN, op. cit., I, pp.400-13

�91



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

tal modo il nostro Scolastico ha dovuto compilare due tavole differenti, basate su 

diversi criteri di classificazione. Ma l’aver riconosciuta questa esigenza è un 

merito di Giovanni, così come una prova del discernimento col quale il maestro 

francescano ha lavorato è il fatto di aver basato le due classificazioni su due 

criteri diversi. Certamente non gli sarebbe giovato compilare a tutti i costi una 

sola classificazione, che non avrebbe potuto non presentare un sincretismo 

eccessivo, ad oltranza, in cui sarebbero state messe sullo stesso livello nozioni 

ispirate a principi assolutamente irriducibili gli uni agli altri.  1

 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Les puissances de l’âme chez Jean de la Rochelle, cit., p. 5021

�92



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Cap. 7 - Aristotelismo e agostinismo in Giovanni della Rochelle: 
valore storico e filosofico della sua opera 

Dopo aver illustrato la dottrina dell’attività intellettiva umana seconda 

Giovanni della Rochelle, resta ora da concludere con alcune osservazioni critiche 

l’esame del pensiero rupelliano. 

Soprattutto occorre ora formulare un giudizio sul valore storico e filosofico 

dell’opera del nostro Scolastico. A tal fine non si può non prescindere dal risolvere 

prima il grosso problema che si pone per tutti i teologi pretomisti: il nostro Autore 

è un agostiniano o un aristotelico? Non è facile dare una risposta; lo prova anche 

il fatto che la critica moderna, a proposito di questo problema, nei confronti di 

Giovanni e dei suoi contemporanei, specialmente francescani, è divisa. 

Gli studiosi hanno formulato giudizi decisamente opposti gli uni agli altri; 

per fare un esempio voglio riportare le conclusioni di due eminenti studiosi, il 

Lottin ed il Gilson. Dice il primo: “Le substratum de la Summa de Anima est 

avant tout de tendance aristotélicienne, parce qu’il est repris du Tractatus de 

divisione potentiarum animae; la superstructure, mal assise d’ailleurs, est avant 

tout  augustinienne, parce que l’augustinisme imprègne la moitié de la Summa 

de Anima que Jean de la Rochelle a ajoutée lors de la révision de son premier 

traité”.  1

Gilson dice esattamente il contrario: “Ce qu’il est assez facile de rencontrer, 

au XIII siècle, ce sont des philosophes qui concèdent qu’en un certain sens Dieux 

peut être dit notre intellect agent ; ce qui est beaucoup moins aisé à découvrir, 2

 LOTTIN, Les traités su l’âme et les vertus de Jean de la Rochelle, cit, p. 321

 Questa è proprio la posizione di Giovanni2

�93



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

c’est un philosophe qui ne nous attribue qu’un intellect possible, et qui réserve a 

Dieu lo nom d’intellect agent. Or la différence entre ces deux positions est 

manifestement considérable. L’une et l’autre s’accordent pour maintenir la 

doctrine traditionnelle de l’Illumination divine, et si l’on considère cette doctrine 

comme la marque propre de l’augustinisme, on peut dire que les philosophes qui 

les professent méritent également le nom d’augustiniens”.  1

Quale dei due giudizi è il più esatto? A mio avviso il secondo. Riguardo al 

primo, infatti, come ho già detto , si possono avanzare alcune perplessità. 2

D’accordo che la prima metà della Summa de Anima, quella che tratta “de anima 

secundum naturam” e che non ha corrispondenze nel Tractatus, è soprattutto di 

ispirazione agostiniana; ma non vedo come si possa affermare che il substrato 

della Summa è aristotelico, perchè ripreso dall’aristotelico Tractatus, quando 

nelle parti comuni delle due opere si sostiene la dottrina dell’illuminazione divina, 

dottrina qualificante, come afferma giustamente il Gilson. 

Questo però non vuol dire che nella filosofia di Giovanni della Rochelle non 

vi siano elementi di ispirazione aristotelica. E’ questo un punto importante, da 

non disconoscere: il nostro Scolastico non è un puro agostiniano, come non è un 

puro aristotelico; ecco perché gli studiosi che hanno risolto il problema in modo 

categorico, assegnando all’una o all’altra corrente il nostro Autore, hanno 

formulato dei giudizi parziali ed incompleti. 

Io penso che per dare un giudizio esatto su Giovanni della Rochelle si debba 

qualificare la sua dottrina globale, non gli elementi della sua filosofia. E’ chiaro 

che se considero solo la conoscenza inferiore, allora dirò che Giovanni è un 

aristotelico, perchè ammette la conoscenza per astrazione; se considero la 

 GILSON, Pourquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustin, cit, p. 841

 v. pagg. 34-35 di questa tesi2

�94



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

conoscenza superiore, dovrò dire che Giovanni è un agostiniano, perché professa 

la dottrina dell’illuminazione divina; riguardo poi al problema dell’intelletto 

agente, potrei sostenere addirittura che Giovanni aderisce alle dottrine arabe, 

poichè in qualche caso ammette l’intelletto agente separato. Ma quelli considerati 

ora, ripeto, non sono che elementi della dottrina rupelliana; un giudizio si deve 

formulare invece sull’insieme della gnoseologia di Giovanni della Rochelle, che 

consiste nella teoria delle due fonti della conoscenza. Ebbene questa teoria non è 

né di pura ispirazione aristotelica, né di pura ispirazione agostiniana; risulta 

invece essere un tentativo di sintesi di motivi aristotelici, agostiniani e arabi. 

Giovanni infatti nel conoscere umano distingue due lati: l’uno che si 

alimenta dall’alto, l’altro dal basso. Quello che si alimenta dall’alto ha la sua 

sorgente in Dio, primo nell’ordine dell’essere e del conoscere, il quale, creando 

l’anima, le si rivela attraverso le nozioni impresse rendendola così razionale, cioè 

capace di conoscere Dio e con Dio tutte le altre cose. Quello che si alimenta dal 

basso ha le sue origini nell’esperienza sensibile come avvio del processo astrattivo 

che si compie in due momenti: intelligibilizzazione del fantasma alla luce 

dell’intelletto agente e informazione dell’intelletto possibile da parte delle specie 

astratte e intelligibili. I due procedimento appartengono ad un’unica potenza, 

l’intelletto, e si integrano a vicenda. 

In questa dottrina la sintesi consiste precisamente nel fatto che la teoria 

della conoscenza superiore è un adattamento della tradizione araba alle esigenze 

della dottrina cristiana, mentre la teoria della conoscenza inferiore o astrattiva è 

frutto di quella conoscenza del genuino Aristotele che faticosamente si faceva 

strada in quegli anni; nella concezione rupelliana di Dio come intelletto agente 

separato che illumina l’intelletto umano la corrente araba si fonde con quella 

agostiniana; nella concezione dell’intelletto agente immanente si salda non solo la 
�95



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

conoscenza superiore con quella inferiore, ma si integra anche la tradizione 

agostiniana col nuovo insegnamento aristotelico. 

Ma di questi elementi l’unico caratterizzante una corrente è quello 

dell’illuminazione divina; pertanto Giovanni della Rochelle può a buon diritto 

essere considerato agostiniano, anche se non genuino, mentre la sua dottrina 

della conoscenza, considerata nell’insieme, non può essere qualificata come 

aristotelica o avicenniana, sia perchè l’esperienza non ha un ruolo esclusivo nel 

processo conoscitivo, sia perchè accanto all’intelletto agente separato opera 

nell’uomo un intelletto agente immanente. Da un punto di vista filosofico 

teologico Giovanni sembra dunque avere le carte in regola: nella sintesi dottrinale 

non viene mai meno l’esigenza di salvaguardare la tradizione teologica cristiana 

dagli errori delle dottrine greco-arabe, riguarda soprattutto alla concezione di Dio 

come fonte dei nostri beni materiali e spirituali e alla concezione dell’immortalità 

personale dell’anima. 

Dal punto di vista storico sorgono invece alcune difficoltà, innanzi tutto 

riguardo al  problema della paternità e dell’originalità della dottrina delle due 

fonti della conoscenza. 

Sappiamo che anche Avicenna sosteneva una teoria simile; il fatto poi che 

quanto ci dice Giovanni in proposito sia esposto, nelle sue opere, proprio nelle 

sezioni dedicate alla divisione delle potenze dell’anima secondo Avicenna e gli altri 

filosofi, potrebbe indurre qualcuno ad attribuire la paternità della teoria al filosofo 

arabo. Ma almeno in questo caso tale opinione può essere smentita: abbiamo 

diversi elementi per poter sostenere che quella di Giovanni non è una reportatio 

del pensiero di Avicenna, bensì una vera interpretazione.  Sarebbe troppo lungo 1

 cfr. MICHAUD-QUANTIN, Une division “augustinienne” des puissances de l’âme au moyen âge, in “Revue 1

des Études Augustiniennes”, III, 1957, p. 242
�96



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

qui provare quanto affermo; tuttavia basti dire che, a proposito di un elemento 

qualificante come quello della concezione dell’intelletto agente, la diversa 

maniera, in Giovanni ed Avicenna, di concepire la natura ed il ruolo dell’intelletto 

agente fa assumere alle due dottrine della duplice fonte della conoscenza, 

all’apparenza simili, significati del tutto diversi, così come ben diversi significati 

assumono la teoria dell’illuminazione secondo Giovanni e l’omonima teoria 

secondo Avicenna. 

Con questo non è detto che la paternità della dottrina delle due fonti della 

conoscenza debba essere attribuita a Giovanni della Rochelle. Potranno essere 

originali e personali la formulazione e le giustificazioni teologico-dottrinali che ci 

ha fornito; ma sappiamo che la stessa dottrina era professata da Alessandro di 

Hales, maestro di Giovanni. 

Dobbiamo però dire che la formulazione rupelliana di quella dottrina ha 

anche un’importanza storica: è stata la prima in ordine di tempo, se si considera 

il fatto che la Summa Halesiana è posteriore alle opere rupelliane. 

Queste perplessità tuttavia non tolgono alle opere di Giovanni della Rochelle 

il loro effettivo valore storico. Si è già detto, a proposito delle classificazioni delle 

potenze dell’anima, che il nostro Scolastico ha svolto un lavoro di gran lunga più 

completo, preciso, puntuale di quello dei maestri suoi contemporanei. Ma anche a 

proposito delle altre parti delle opere psicologiche, specialmente le sezioni 

dedicate alle definizioni dell’anima, il valore storico delle esposizioni rupelliane è 

innegabile: Giovanni ci ha tramandato dati preziosi, arricchiti dai suoi commenti 

e dai suoi confronti. 

In conclusione, si può affermare che anche Giovanni della Rochelle diede il 

suo contributo alla realizzazione di quella auspicata sintesi tra tradizione 

cristiana e pensiero greco-arabo che alcuni decenni dopo avrebbero operato i 
�97



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

grandi maestri del pensiero medioevale. Egli, insieme con i filosofi e i teologi suoi 

contemporanei, non giunse però a quella sintesi, non per mancanza di capacità 

critiche o di mentalità filosofica, bensì per mancanza di materiale ed impossibilità 

di ordinare quello già conosciuto. Dice bene il p. Minges in un articolo più volte 

citato: “La materia che allora perveniva ai dotti latini da fonti molteplici ma 

eterogenee non poté essere abbracciata completamente, ordinata giustamente. A 

questo scopo sarebbe occorso un tempo più lungo e un più lungo lavoro dello 

spirito. Se san Tommaso avesse scritto già allora, anche nelle sue opere 

sarebbero apparsi gli stessi fenomeni”.  1

 MINGES, Zur Erkenntislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, cit., p. 4771

�98



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Bibliografia 

a) Fonti 

Johannes de Rupella, Summa de Anima, ed. Teofilo Domenichelli, Prato, 
Giachetti, 1882 

Jean de la Rochelle, Tractatus de divisione multiplici potentiarum animae, ed. 
Michaud-Quantin, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1964 

Alexandri de Hales Summa Theologica, studio et cura PP. Collegii S. 
Bonaventurae edita, tt. IV, Ad Claras Aquas (Quaracchi) prope Florentiam, ex 
typographia Collegii S. Bonaventurae, 1924-48 

PS. Augustinus, De Spiritu et Anima, Migne, P.L., 40, coll. 779-832 

Isaac de Stella, Epistula de Anima, Migne, P.L., 194, coll. 1875-1890 

Augustinus, De Trinitate, Migne, P.L., 42, coll. 821-1098 

Augustinus, Soliloquiorum Libri, Migne, P.L., 32, coll. 869-904 

Thomas Aquinas, Summa contra Gentiles, Roma, Apud Sedem Commissionis 
Leoninae, 1934 

Thomas Aquinas, Summa Theologiae, Torino-Roma, Marietti, 1948, voll. 4 

b) Studi 

Bertola E., E’ esistito un avicennismo latino nel Medioevo?, in “Sophia”, XXXV, 
1967, pp. 318-334 

Bertola E., Le proibizioni di Aristotele del 1210 e del 1215 e il problema 
dell’anima, in “Rivista di filosofia neoscolastica”, LVII, 1965, pp. 725-751 

Bettoni, E., Il problema della conoscibilità di Dio nella scuola francescana, 
Padova, C.E.D.A.M., 1950 

Bettoni E., La dottrina bonaventuriana dell’illuminazione intellettuale, in “Rivista 
di filosofia neoscolastica”, XXXVI, 1944, pp. 139-158 

�99



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Buccellato M., De quaestionibus quibusdam ad “Summam de Anima” Johannis 
de Rupella pertinentibus, in “Sophia”, VIII, 1940, pp207-217 

De Contenson P.M., Avicennisme latin et vision de Dieu, au début du XIII siècle, 
in “A.H.D.L.M.A.” XXVI, 1959, pp.29-97 

De Vaux R., Notes et testes sur l’avicennisme latin aux confins des XII-XIII 
siècles, Paris, Vrin, 1934 

De Wulf M., L’augustinisme avicennisant, in “Revue néoscolastique”, XXXIII, 
1931, pp. 11-39 

Doucet p.V., De Summa fratris Alexandri Halensis historice considerata, in 
“Rivista di filosofia neoscolastica”, XL, 1948, pp. 1-44 

Doucet p.V., Maîtres franciscains de Paris, in “A.F.H.”, XXVII, 1934, pp. 539-541 

Ehrle F., L’agostinismo e l’aristotelismo nella scolastica del secolo XIII, in “Xenia 
Thomistica”, III, 1925, pp. 517-588 

Fabro C., La distinzione tra “quod est” e “quo est” nella “Summa de Anima” di 
Giovanni della Rochelle, in “Divus Thomas” (P), 1938, pp. 208-252 

Felder p.I., Storia degli studi scientifici dell’ordine francescano, trad. it., Siena, 
Tip. Pontificia S. Bernardino, 1911 

Gilson E., La philosophie de Saint Bonaventure, Paris, Vrin, 1924 

Gilson E., Les sources gréco-arabes de l’augustinisme avicennisant, in 
“A.H.D.L.M.A”, III, 1929-30, pp. 5-125 

Gilson E., Pouquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustin, in “A.H.D.L.M.A.”, I, 
1926-27, PP. 5-129 

Glorieux P., Répertoire des Maîtres en théologie de Paris au XIII siècle, Paris, 
Vrin, 1934, voll. 2 

Goichon A.M., La philosophie d’Avicenne et son influence en Europe médiévale, 
Paris, Librairie dAmérique et d’Orient Adrien Maisonneuve, II ed., 1951 

Gorce M., La Somme Théologique d’Alexandre de Hales est-elle authentique?, in 
“The New-Scholasticism”, V, 1931 

�100



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Gorlani p. I., La conoscenza naturale di Dio secondo la Somma Teologica  di 
Alessandro di Hales, Milano, Vita e Pensiero, 1933 

Henquinet F.M., Fr. Considerans, l’un des auteurs jumeaux de la Somme Fr. 
Alexandri primitive, in “Rech. Théol. Anc. Méd.”, XV, 1948, pp.76-96 

Henquinet F.M., Ist der Traktat de legis et praeceptis in der Summa Alex. von 
Hales von Joh. von Rupella?, in “Franziskanische Studien”, XXVI, 1939, pp. 1-22; 
234-258 

Henquinet F.M., La Summa de Sacramentis de Jean de la Rochelle, in “A.F.H.”, 
XXXI, 1938, pp. 202-204 

Krzanic p.C., Grandi lottatori contro l’averroismo, in “Rivista di filosofia 
neoscolastica”, XXII, 1930, pp. 161-206 

Krzanic p.C., La scuola francescana e l’averroismo, in “Rivista di filosofia 
neoscolastica”, XXI, 1929, pp. 444-494 

Lottin d.O., Alexandre de Hales et la “Summa de Anima” de Jean de la Rochelle, 
in “Rech. Théol. Anc. Méd.”, II, 1930, pp.396-409 

Lottin d.O., Alexandre de Hales et la “Summa de Vitiis” de Jean de la Rochelle, in 
“Rech. Théol. Anc. Méd.”, I, 1929, pp. 240-243 

Lottin, d.O., La syndérèse che les premiers maîtres franciscains de Paris, in 
“Revue néoscolastique”, XXVIII, 1927, pp. 265-291 

Lottin d.O., Les traités sur l’âme et le vertus de Jean de la Rochelle, in “Revue 
néoscolastique”, XXXI, 1930, pp 5-32 

Lottin d.O., L’influence littéraire de Philippe le Chancelier sur les théologiens 
préthomistes, in “Rech Théol. Anc. Méd.” II, 1930, pp. 312-316 

Lottin d.O., Psychologie et Morale aux XII et XIII siècles, J. Duculot, Gembloux, 
1957, II ed., tt. 4 

Manser G.M., Die realdistinctio von Wesenheit und Existenz bei Johannes von 
Rupella, in “Revue thomiste”, 1911, pp.89-92 

�101



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Manser G.M., Johann von Rupella, + 1245. Ein Beitrag zu seiner Charakteristik, 
mit besonderer Berücksichtigung seiner Erkenntislehre, in “Jarb. für Phil. und 
spek. Theol.”, XXVI, 1912, pp. 290-324. 

Michaud-Quantin P., Les puissance de l’âme chez Jean de la Rochelle, in 
“Antonianum”, XXIV, 1949, pp. 489-505 

Michaud-Quantin P., Une division “augustinienne” des puissances de l’âme au 
moyen âge, in “Revue des Etudes Augustiniennes”, III, 1957, pp. 235-248 

Minges P., De scriptis quibusdam Fr. Ioannis de Rupella, OFM (+1245), in 
“A.F.H.”, VI, 1913, pp. 597-622 

Minges P., Die psychologische Summe des Johannes von Rupella und Alexander 
von Hales, in “Franziskanisches Studien”, III, 1916, pp. 365-378 

Minges P., Zur Erkenntislehre des Franziskaners Johannes von Rupella, in 
“Philosophisches Jahrbuch”, XXVII, 1914, pp. 461-477 

Minges P., Zur Gebrauch der Schrift “De fide ortodoxa” des Johannes 
Damascenus in der Scholastik, in “Theologische Quartalschrift”, XCVI, 1914, pp. 
225-247 

Nappo p.C., La Postilla in Marcum di Giovanni de Rupella e i suoi riflessi nella 
Summa Halesiana, in “A.F.H.”, L, 1957, pp. 332-347 

Pelster F., Forschungen zur Quästionenliteratur in der Zeit des Alexandre von 
Hales, in “Scholastik”, VI, 1931, pp. 321-353 

Pelster F., Intorno all’origine e all’autenticità della “Summa” di Alessandro di 
Hales, in “Civiltà Cattolica”, LXXXII, 1931, pp. 37-49; 414-431 

Pelster F., Literargeschichtiches zur Pariser theologischen Schule aus den Jahren 
1230 bis 1256, in “Scholastik”, V, 1930, pp. 46-78 

Pelster F., Zum Problem der Summa des Alexander von Hales, in “Gregorianum”, 
XII, 1931, pp. 426-446 

Rohmer J., La théorie de l’abstraction dans l’école franciscaine. II. La théorie de 
l’abstraction chez Jean de la Rochelle, in “A.H.D.L.M.A.”, III, 1928, pp. 120-141 

�102



Pietro Ferrari                                                 L’attività intellettiva umana in Giovanni della Rochelle                                        Tesi di laurea

Rohmer J., Sur la doctrine franciscaine des deux faces de l’âme, in 
“A.H.D.L.M.A.”, II, 1927, pp. 73-77 

Salman D.H., Jean de la Rochelle et les débuts de l’averroïsme latin, in 
“A.H.D.L.M.A”, XVI, 1947-48, pp. 133-144 

Vanni Rovighi S., L’immortalità dell’anima nei maestri francescani del secolo XIII, 
Milano, Vita e Pensiero, 1936 

�103


